
        
            
                
            
        

    
GI¸O HéI PHËT GI¸O VIÖT NAM 

 

 

 

 

THÁI THƯỢNG CẢM ỨNG THIÊN 

GIẢNG GIẢI 

(Quyển 1) 

 

Người giâng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Cẩn dịch: Vọng Tåy Cư Sĩ và Viên Đät Cư Sĩ 

Biên tập: Ban Biên Tập Tịnh Không Pháp Ngữ 

 

 

 

 

 

 

NHµ XUÊT B¶N HåNG §øC

L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

3  

Lêi giíi thiÖu 



Trong quyển “Liễu Phàm Tứ Huấn” đã khẳng định: 

Vận  mạng  con  người  là  có  thật  -   “Một  hạt  cơm,  một 

 giọt  nước  đều  do  tiền  định”,   nhưng  cũng  nói  rõ  vận 

mạng  của  chúng  ta  là  do  chúng  ta  tự  định  đoạt,  chứ 

chẳng  phải  do  ai  sắp  xếp  cả.  Hành  thiện  sẽ  được  quả 

báo  thiện  và  làm  ác  sẽ  gặp  ác  báo,  đó  là  đạo  lý  nhân 

quả muôn đời. 

Tất  cả  chúng  ta  chắc  không  ai  muốn  mình  phải  bị 

đọa vào ba đường ác (địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh), con 

đường trời, người chắc rất nhiều người muốn đi. Người 

học Phật thì mục đích là thoát khỏi sáu cõi luân hồi, để 

đi con đường Bồ Tát đạo và Phật đạo. Tuy nhiên, muốn 

làm Phật hay Bồ Tát thì trước tiên phải làm người cho 

tốt,  Phật  pháp  ba  thừa  đều  là  xây  dựng  trên  nền  tảng 

của nhân thừa. Làm người cũng làm không tốt thì còn 

nói đến làm việc gì? 

Vậy, tiêu chuẩn để làm người là gì? “Thái Thượng 

Cảm  Ứng  Thiên”  dạy  cho  chúng  ta  biết  tin  sâu  nhân 

quả,  dạy  cho  chúng  ta  trở  thành  một  người  tốt,  dạy 

chúng ta làm thế nào để đời sau có lại được thân người. 

Ở  giai  đoạn  cận  đại,  Đại  Sư  Ấn  Quang  đặc  biệt  vì 

chúng ta đề xướng 3 bộ sách: “Liễu Phàm Tứ Huấn”, 

“Cảm Ứng Thiên”, “An Sĩ Toàn Thư”, chân thật là đại 

từ đại bi. Ngài là Tổ sư Đại đức của nhà Phật, tại vì sao 

không  đề  xướng  Phật  pháp  (ba  quyển  này  đều  không 



4 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

phải của nhà Phật)?. Phật pháp quá sâu, quá rộng, thời 

gian  ngắn  không  dễ  gì  lý  giải,  không  dễ  gì  khế  nhập, 

cho  nên  dùng  ba  loại  này.  Ba  loại  sách  này  tương  đối 

dễ hiểu, có thể cứu vãn được thế đạo nhân tâm vốn dĩ 

đã suy vi đến chỗ cùng cực. Lại từ ba giáo trình này mà 

cắm  được  cái  gốc  vững  chắc  để  học  Phật,  vậy  thì  đời 

này  phàm  phu  chúng  ta  mới  có  thể  thành  tựu.  Nếu 

không có nền tảng này, bạn ở nơi Phật pháp không luận 

dụng  công  nỗ  lực  thế  nào,  sau  cùng  đều  không  thể 

thành tựu. 

Pháp  môn  niệm  Phật,  Tổ  sư  Đại  đức  thường  dạy 

bảo chúng ta là trì giới niệm Phật. Niệm Phật mà không 

trì giới, không hành thiện thì không thể vãng sanh. Cổ 

nhân  đã  nói:   “Miệng  niệm  Di  Đà  tâm  tán  loạn,  đau 

 mồm rát họng chỉ uổng công!” . Cho nên, tối trọng yếu 

là giữ tâm thiện, nói lời thiện, làm việc thiện. Đây cũng 

là kết  luận cuối  cùng  của “Cảm  Ứng Thiên”. Giữ  tâm 

thiện,  lời  nói  thiện,  việc  làm  thiện,  trong  “Cảm  Ứng 

Thiên” nói là bạn sẽ được thiện thần bảo hộ, trong Tịnh 

Độ nói là bạn niệm Phật mới được vãng sanh. 

Thiết nghĩ, vì sự quan trọng của quyển sách này mà 

Lão Pháp Sư Tịnh Không không ngại tuổi tác đã cao, 

việc Phật sự nhiều, đã dành thời gian công sức ra giảng 

giải thật chi tiết trong 60 đĩa, giúp cho chúng ta có thể 

hiểu  và  tin  sâu  nhân  quả  hơn,  cắm  cái  gốc  thật  vững 

chắc trên bước đường tu tập, làm thế nào có được một 

đời  sống  thật  sự  hạnh  phúc  và  bình  an,  đúng  như  lời 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

5  

chúc  tết  ân  cần  thiết  tha  của  Ân  Sư  Thượng  Tịnh  Hạ 

Không  nhân  dịp  đầu  năm  mới  2015:   “Đừng  làm  các 

 việc ác mỗi năm được bình an, vâng làm các việc thiện 

 mỗi năm được như ý”. 

Chúng  con  là  phàm  phu,  cho  nên  trong  quá  trình 

biên  dịch  chắc chắn  có  nhiều  thiếu sót, chúng con xin 

thành tâm sám  hối  và kính ngưỡng mong chư  tôn  đức 

và quý bằng hữu niệm tình tha thứ và chỉ dạy thêm cho 

chúng con, để lần xuất bản sau được hoàn thiện và viên 

mãn hơn nữa. 

Chúng con xin chân thành tri ân chư tôn đức và tất 

cả quý vị! 



 Kính bút! 



 Vọng Tây Cư Sĩ 



6 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

MỤC LỤC 

 

KỆ KHAI KINH ............................................................. 8 

I.  DUYÊN KHỞI.......................................................... 9 

II.  ĐỀ BÀI .................................................................... 19 

III. PHẦN CHÁNH VĂN ............................................. 23 

Chánh văn: “Họa phước vô môn, duy nhân tự chiêu; 

thiện ác chi báo, như ảnh tùy hình”. ..................................... 23 

Chánh văn: “Thị dĩ thiên địa hữu tư quá chi thần, 

y nhân sở phạm khinh trọng, dĩ đoạt nhân toán”. ................ 80 

Chánh văn: “Toán giảm tắc bần, hào đa phùng  

ưu hoạn”. .............................................................................. 94 

Chánh văn: “Nhân giai ác chi” ..................................... 102 

Chánh văn: “Hình họa tùy chi”. ................................... 106 

Chánh văn: “Hựu hữu tam đài, bắc đẩu thần quân, 

tại nhân đầu thượng, lục nhân tội ác, đoạt k  kỉ toán”. ..... 136 

Chánh văn: “Hựu hữu Tam Thi Thần tại nhân thân   

trung, mỗi đáo canh thân nhực, triếp thượng nghệ thiên     

tào, ngôn nhân tội quá”. ..................................................... 144 

Chánh văn: “Phàm nhân hữu quá, đại tất đoạt kỷ, 

tiểu tất đoạt toán.    quá đại tiểu, hữu số bách sự, 

dục cầu trường sanh giả, tiên tu tị chi”. ............................. 170 

Chánh văn: “Thị đạo tất tiến, phi đạo tất thoái”. ......... 189 

Chánh văn: “Tích lũy công đức”. ................................. 216 

THẾ NÀO LÀ THIỆN? THẾ NÀO LÀ ÁC? .............. 226 

  Thứ nhất là “Thiện có thật, có giả” .......................... 229 

  Thứ hai là “Thiện có đoan, có khúc” ....................... 234 

  Thứ ba là “Thiện có âm, có dương” ......................... 240 

  Thứ tư là “Thiện có đúng, có sai” ............................ 242 

  Thứ năm là “Thiện có ngay, có lệch” ...................... 247 

  Thứ sáu là “Thiện có bán, có mãn” .......................... 249 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

7  

  Thứ bảy là “Thiện có lớn, có nhỏ” ........................... 256 

  Thứ tám là “hành thiện, tích đức có khó, có dễ” ..... 258 

MƯỜI HẠNG MỤC VÌ CHÚNG SANH PHỤC VỤ ... 266 

  Thứ nhất là “Làm thiện với người” .......................... 266 

  Thứ hai là “ i kính tồn tâm”. .................................. 267 

  Thứ ba là “Thành nhân chi m ”. .............................. 269 

  Thứ tư là “ huyên người làm thiện”. ...................... 271 

  Thứ năm là “Cứu người nguy cấp”. ......................... 271 

  Thứ sáu là “Hưng kiến đại lợi”. ............................... 273 

  Thứ bảy là “ ả tài làm phước”. ............................... 276 

  Thứ tám là “Hộ trì chánh pháp”. .............................. 278 

  Thứ chín là “ ính trọng tôn trưởng”. ...................... 291 

  Thứ mười là “ êu qu  vật mạng”. ........................... 295 

Chánh văn: “Từ tâm với vật”. ...................................... 299 

Chánh văn: “Trung Hiếu Hữu Đễ”. ............................. 307 

Chánh văn: “Chánh kỷ hóa nhân”. ............................... 436 

 

 

 

 

 

 



8 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

 

 

 

 

 

 

KỆ KHAI KINH 

Phật Pháp rộng sâu rất nhiệm mầu 

Trăm nghìn muôn kiếp khó tìm cầu 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng 

Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu 

Nam mô Bổn sư Thích Ca Mâu Ni Phật! 

 

 

 

 

 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

9  

TH¸I TH¦îNG C¶M øNG THI£N GI¶NG GI¶I 

(quyÓn 1) 



 



I. DUYÊN KHỞI 

1Gần  đây,  có  một  số  đồng tu  yêu  cầu tôi  giảng  lại 

Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên  một  lần  nữa  và  mong 

muốn  đưa  đến  đài  truyền  hình  phát  sóng.  Đây  là  một 

việc tốt, thế nhưng thời gian giảng lại cũng tương đối 

dài. Chúng ta ở đây đã khai giảng đồng thời “ inh Hoa 

Nghiêm”, “ inh Vô Lượng Thọ” và “ inh Địa Tạng”. 

Ba bộ  inh này đã là nhiều rồi, nay lại thêm một loại 

nữa, tôi cảm giác  phân lượng quá nặng, cho nên nghĩ 

tới  nghĩ  lui,  tôi  tranh  thủ  thời  gian  nửa  giờ  vào  buổi 

sáng  sớm,  chúng  ta  dự  định  từ  hai  đến  ba  tháng  sẽ 

giảng viên mãn giáo trình này. 

Giáo trình này thực tế mà nói là rất trọng yếu. Cuối 

đời Thanh, đầu đời Minh, Ấn Quang Đại Sư đặc biệt đề 

xướng pháp môn này. Cuối đời nhà Thanh, Ấn Quang 

Đại Sư đang ở núi Phổ Đà, lúc đó tri huyện Định Hải 

(trào  nhà  Thanh  gọi  là  tri  huyện)  lên  núi  lễ  thỉnh  Ấn 

Quang Đại Sư đến huyện Định Hải giảng  inh hoằng 

pháp.  Đại  Sư  là  người  Sơn  Tây,  khẩu  âm  địa  phương 

rất  nặng  nên  có  trở  ngại  về  mặt  ngôn  ngữ,  Ngài  liền 

phái một vị Pháp sư khác đến huyện Định Hải để giảng 



1 Bắt đầu đĩa 1 



10 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

inh. Pháp sư giảng  inh gì vậy? Dường như là giảng 

“Văn   ương  Đế  Quân  Âm  Trắc  Văn”.  Ở  trên  Văn 

Hiến, chúng ta xem được những tư liệu này thì rất kinh 

ngạc.  Trưởng  quan  địa  phương  thỉnh  Pháp  sư  giảng 

inh, nhưng Pháp sư không giảng Phật  inh mà giảng 

inh  điển  của  Đạo  giáo.  Ngài  một  đời  cực  lực  đề 

xướng những loại thư tịch như “Liễu Phàm Tứ Huấn”, 

“Cảm Ứng Thiên”, cho nên người đời sau phê bình đối 

với Ấn Tổ rất nhiều. Đây đều là tri kiến của phàm phu. 

Trong  Phật  pháp,  tôi  nghĩ  rất  nhiều  vị  đồng  tu  đều 

biết  được  có  câu  nói  như  thế  này:   “Viên  nhân  thuyết 

 pháp, vô pháp bất viên” . Và có lẽ cũng có người đã nghe 

qua  một  câu  nói  khác:   “Pháp  nào  không  phải  là  Phật 

 pháp?” . Chúng ta thử nghĩ, hai câu nói này là   gì? Thực 

tế cái gọi là thế pháp cùng Phật pháp từ chỗ nào mà phân 

biệt  vậy?  Từ  ở  nơi  tâm  của  bạn  mà  phân  biệt.  Ở  nơi 

pháp, không có cái gì là thế gian pháp và xuất thế gian 

pháp, không có phân ra. Nếu như tâm  của bạn có vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thì đó gọi là thế gian pháp, 

cho dù bạn học “Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm 

inh”  thì  đó  cũng  là  thế  gian  pháp.  Tại  sao  vậy?  Vì 

không ra khỏi tam giới. Nếu như rời khỏi phân biệt chấp 

trước thì hết thảy tất cả pháp đều có thể liễu sanh tử, xuất 

tam  giới.  Cho  nên,  pháp  nào  mà  không  phải  là  Phật 

pháp? Chúng ta cần phải hiểu rõ đạo l  này. 

Hôm  qua,  chúng  tôi  đi  thăm  viếng  Thiên  Chúa 

Giáo,  có  một  vị  tiên  sinh  hỏi  tôi  một  vấn  đề:   “Trong 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

11  

 Thiên  Chúa  Giáo  gọi  là  linh  hồn,  nếu  so  cùng  pháp 

 tánh mà Phật Giáo nói thì khác biệt ở chỗ nào?”.  Tôi 

nói  với  ông  ấy  một  cách  đơn  giản  là   có  vọng  tưởng, 

 phân biệt, chấp trước thì gọi linh hồn; không có vọng 

 tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thì  gọi  là  pháp  tánh. 

Ông ấy liền hiểu được, có thể thể hội được. Có phải đó 

là một sự việc hay không? Chỉ là một. Một cái có phân 

biệt chấp trước, còn cái kia là rời khỏi phân biệt chấp 

trước.  Có  phân  biệt  chấp  trước  thì  pháp  pháp  đều  có 

chướng ngại, rời phân biệt chấp trước thì vạn pháp viên 

dung. Cho nên chúng ta phải biết, hư không pháp giới 

tất  cả  chúng  sanh  là  một  pháp  tánh,  “ inh  Hoa 

Nghiêm” nói là một pháp thân,  “mười phương ba đời 

 chư Phật cùng đồng một pháp thân” . Câu nói này các 

vị  nghe  cũng  đã  thuộc  lòng.  Đã  cùng  đồng  một  pháp 

thân,  bạn  thử  nghĩ  xem,  pháp  nào  không  phải  là  Phật 

pháp?  “Cảm  Ứng  Thiên”  làm  sao  có  thể  là  ngoại  lệ? 

Cũng là Phật pháp, huống hồ là “Cảm Ứng Thiên” và 

“Âm Trắc Văn”, từ đầu đến cuối, mỗi câu mỗi chữ đều 

là phát triển của ngũ giới, thập thiện. 

Ngũ giới, thập thiện trong nhà Phật là pháp căn bản. 

Rời khỏi ngũ giới, thập thiện thì người này đang hành 

tà  đạo.   hông  luận  bạn  tu  học  pháp  môn  nào,  không 

luận là sơ học, A La Hán hay là Đẳng Giác Bồ Tát, nếu 

như bạn rời khỏi ngũ giới, thập thiện thì bạn đang hành 

tà đạo, vậy thì làm gì gọi là Phật pháp? Ngũ giới, thập 

thiện  muốn  giảng  được  viên  mãn,  giảng  được  thực  tế 



12 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

thì  “Cảm  Ứng  Thiên”  cùng  “Âm  Trắc  Văn”  là  giáo 

trình tốt, nhất là ở giai đoạn hiện tại này của chúng ta. 

Ấn Quang Đại Sư nói rất rõ ràng, thế gian này có động 

loạn, có tai nạn, nếu muốn cứu vãn tai nạn này chỉ có 

một phương pháp là hoán tỉnh tất cả chúng sanh chân 

thật  giác  ngộ,  đoạn  ác,  tu  thiện,  cho  dù  tai  nạn  này 

không thể hoàn toàn hóa giải nhưng cũng làm cho tai 

nạn giảm nhẹ, thời gian của tai nạn được rút ngắn. Việc 

này chúng ta khẳng định có thể làm được. 

Các vị đồng tu ở Đài Loan đến hỏi tôi, ở ngay trong 

đại  kiếp nạn,  Đài Loan  có  thể  tránh được  không?  Tôi 

khẳng định là được. Người Đài Loan tạo tội nghiệp rất 

nặng,  thế  nhưng  bạn  nghĩ  xem,  họ  bắt  đầu  tạo  tội 

nghiệp  từ  lúc  nào?  Chẳng  qua  là  hai  mươi  năm  gần 

đây. Chúng ta nhớ lại hai mươi năm trước, người Đài 

Loan rất quy củ, rất giữ gìn phép tắc. Nếu nói đến ba 

mươi năm trước, phong khí của Đài Loan có thể nói là 

tốt nhất Đông Nam  , nhân tâm thuần hậu hiền lương. 

Người Đài Loan tạo tội nghiệp là trong vòng hai mươi 

năm gần đây, phong khí xã hội này hoàn toàn thay đổi. 

Cho dù có tạo tội nghiệp, nhưng người tạo tội nghiệp 

không nhiều lắm, thời gian cũng không xem là quá dài, 

huống  hồ  người  Đài  Loan  niệm  Phật  rất  nhiều,  người 

thiện tâm cũng rất nhiều, cho nên dù có kiếp nạn cũng 

sẽ  không  lớn  lắm.  Người  Nhật  Bản  tạo  tội  nghiệp  rất 

nặng, có thể nói là vô cùng nặng. Ở ngay trong đại nạn, 

quả báo mà họ nhận lấy phải nặng hơn Đài Loan gấp 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

13  

mười lần. Chúng ta từ trong đạo l  Cảm Ứng này  mà 

nói, trồng nhân thiện được quả thiện; tạo nhân ác nhất 

định  được  ác  báo,  đây  là  chân  l   của  Cảm  Ứng.  Cho 

nên, Ấn Tổ cực lực đề xướng ba quyển sách này, đây là 

trí huệ chân thật, cứu vãn kiếp nạn của thế giới. Đại Sư 

Ngài cả đời cực lực đề xướng, người thật sự hiểu được 

lại không nhiều. Ấn Tổ vãng sanh rồi, người có thể kế 

tục Ngài phát dương quảng đại việc này càng ít. 

Năm  1977,  lần  đầu  tiên  tôi  tiếp  nhận  lời  mời  của 

các đồng tu Hồng Kông, đến bên ấy giảng “ inh Lăng 

Nghiêm”. Lần đó, thời gian tôi ở lại Hồng  ông tương 

đối dài, ở hết bốn tháng. Hai tháng đầu, tôi ở Thư viện 

Trung Hoa Phật Giáo của Đàm Hư Pháp Sư, khu vực 

Cửu Long; hai tháng sau, ở đạo tràng của Thọ Dã Lão 

Hòa  Thượng,  Quang  Minh  giảng  đường  của  Lam 

Đường  đạo.  Ở  thư  viện,  tôi  thấy  được  những  thư  tịch 

của Ấn Quang Đại Sư do Hoằng Hóa  ã xuất bản, nơi 

đó họ thâu tập được rất nhiều. Tôi cùng Ấn Tổ có quan 

hệ rất mật thiết, chúng tôi có quan hệ sư thừa. Thầy tôi, 

lão cư sĩ L  Bỉnh Nam là học trò của Ấn Tổ. Do đó, tôi 

đối với giáo huấn của Ấn Tổ cũng như sách của Hoằng 

Hóa  ã xuất bản liền tự nhiên có cảm tình rất sâu sắc. 

Trong thư viện nhỏ này đã cất giữ sách của Hoằng Hóa 

ã,  tôi  toàn  bộ  thảy  đều  xem  qua  nên  phát  hiện  ba 

quyển sách “Cảm Ứng Thiên Hội Biên”, “An Sĩ Toàn 

 Thư” và “Liễu Phàm Tứ Huấn”  được Hoằng Hóa  ã 

in rất nhiều, sách in rất tốt. Thư viện Trung Hoa Phật 

Giáo cất giữ số lượng sách này cũng không ít. Tôi liền 



14 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

lấy một phần, mỗi thứ lấy một quyển mang trở về Đài 

Loan. Tôi xem mặt sau tờ bản quyền của ba quyển sách 

này, mỗi bản số lượng in ít nhất là mười ngàn quyển, 

nhiều nhất là năm mươi ngàn quyển và đã in [tái bản] 

mấy mươi lần. Tôi thống kê khái quát, số lượng của ba 

quyển sách này vượt hơn ba triệu bản. Việc này khiến 

cho  tôi  vô  cùng  kinh  ngạc.  Hoằng  Hóa   ã  in  các  thư 

tịch khác, mỗi một bản chỉ có một ngàn bản, hai ngàn 

bản, vì sao ba loại sách này in nhiều đến như vậy? Điều 

này dẫn khởi sự chú   của tôi. Tôi bình tĩnh suy nghĩ tỉ 

mỉ, Ấn Tổ khổ tâm muốn cứu tai nạn này, cứu kiếp nạn 

này, ba loại sách này rất tốt. 

Tại  rất  nhiều  nhà  sách,  các  vị  đồng  tu  đều  có  thể 

xem  thấy  lời  dự  ngôn  cổ  lão  của  phương  Tây.  Có  rất 

nhiều chủng loại, tôi đã xem qua mười mấy loại, đều nói 

năm 1999 là ngày tàn của thế giới. Đại kiếp nạn này có 

tính hủy diệt, hơn nữa thời gian kiếp nạn này rất dài, đại 

khái phải kéo dài hơn hai mươi năm. Hơn hai mươi năm 

này  chính  là  bắt  đầu  từ  năm  1990,  đại  khái  phải  đến 

năm hai ngàn mười mấy, tai nạn này mới xem là có thể 

qua được. Những sách này  của phương Tây chỉ nói rõ 

có  những  tai  nạn  này  là  do  chúng  sanh  tạo  ác  nghiệp, 

Thượng đế tức giận nên trừng phạt thế nhân, muốn đem 

thế  giới  này  sửa  đổi  lại  từ  đầu.  Đây  là  một  “Túc  Mạn 

Luận”,  còn  xa  mới  bằng  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”  và 

“Cảm  Ứng  Thiên”,  vì  những  thư  tịch  này  có  phương 

pháp cứu vãn, còn họ chỉ đề xuất kiếp nạn mà không có 

biện pháp cứu vãn. Trong dự ngôn phương Tây có một 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

15  

loại  gọi  là  “Thánh   inh  Mật  Mã”,  cái  này  so  với  dự 

ngôn còn cao  minh hơn. Bên trong kết luận cuối  cùng 

nói là do lòng người, nếu như nhân tâm có thể hồi đầu, 

nhân tâm có thể hướng thiện thì kiếp nạn này có thể hóa 

giải. Thế nhưng chỉ nói một câu chung chung như vậy, 

còn làm thế nào để hồi đầu, làm thế nào để đoạn ác tu 

thiện thì không nói rõ một cách cụ thể, vẫn còn kém xa 

ba loại sách này. Ba loại này, không luận là nói l  hay 

nói sự, đều nói được rất thấu đáo. 

Thực tế mà nói, chúng ta giác ngộ quá chậm, cũng là 

vì chúng sanh thế giới này phước báo kém một chút. Vì 

sao  nói  chúng  ta  giác  ngộ  quá  chậm  vậy?  Vì  chúng  ta 

không  có  đem  mấy  loại  sách  này  phiên  dịch  sang  chữ 

nước  ngoài  để  lưu  thông  trên  toàn  thế  giới.  Chúng  ta 

không  hiểu  được  tính  trọng  yếu  này.  Nếu  ba  loại  sách 

này có thể dịch thành nhiều thứ tiếng với số lượng lớn, 

được lưu thông trên toàn thế giới thì sẽ có sự giúp đỡ rất 

lớn.  Chúng  ta  không  hiểu  rõ,  bây  giờ  biết  được,  chân 

thật đã không còn kịp nữa. Thế nhưng  “mất bò mới lo 

 làm  chuồng” ,  chúng  ta  vẫn  phải  làm.  Hy  vọng  mọi 

người  phát  tâm.  Chúng  tôi  dẫn  đầu  để  đi  làm,  tận  khả 

năng đem nó dịch thành văn tự nước ngoài để có thể lưu 

thông  đến  toàn  thế  giới.  Ai  có  duyên  đọc  được  quyển 

sách này là người có phước. Hơn nữa, chúng ta có trách 

nhiệm, có sứ mạng khuyên bảo mọi người đọc tụng thọ 

trì, y giáo phụng hành, không những có thể chuyển biến 

nghiệp báo của chính họ mà còn có thể an định xã hội, 

giúp đỡ tất cả chúng sanh thế gian này tiêu tai giải nạn. 



16 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Từ Hồng  ông trở về Đài Loan, tôi đề xướng quyển 

“Cảm Ứng Thiên Hội Biên”. Tôi in lần đầu tiên, đến nay 

tổng cộng đã in qua rất nhiều lần, đại khái số lượng cũng 

sắp gần một triệu bản. Năng lực của chúng ta rất có hạn, 

đã in “Cảm Ứng Thiên Hội Biên”, “An Sĩ Toàn Thư” và 

“Liễu Phàm Tứ Huấn”. Ở Đài Loan tôi đề xướng phiên 

dịch  lưu  thông,  hơn  nữa  ba  loại  sách  này  cũng  đều  đã 

giảng qua mấy lần, bao nhiêu lần tôi không nhớ rõ. Lúc 

đó  tôi  giảng  “Cảm  Ứng  Thiên”  là  dùng  quyển  này,  cho 

nên bên trong sách có viết ghi chú, chỗ quan trọng đều đã 

đánh dấu. Mấy ngày trước, khi các vị đồng tu yêu cầu tôi 

giảng, tôi liền tìm cho ra quyển này. Tìm được thì ít tốn 

công,  bởi  vì  khi  giảng  giải  tôi  không  cần  phải  chuẩn  bị 

nữa. Hy vọng các vị đồng tu nên xem trọng vấn đề này, 

chân chính đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện. Ấn Tổ dùng ba 

loại này để bù đắp giới hạnh thiếu sót của chúng ta. 

Pháp  môn  niệm  Phật,  Tổ  sư  Đại  đức  thường  dạy 

bảo chúng ta là trì giới niệm Phật. Niệm Phật mà không 

trì giới, không hành thiện thì không thể vãng sanh. Cổ 

nhân  đã  nói:   “Miệng  niệm  Di  Đà  tâm  tán  loạn,  đau 

 mồm rát họng chỉ uổng công!” . Cho nên tối trọng yếu 

là giữ tâm thiện, nói lời thiện, làm việc thiện. Đây cũng 

là kết luận cuối cùng của “Cảm Ứng Thiên”. Giữ tâm 

thiện,  lời  nói  thiện,  việc  làm  thiện,  trong  “Cảm  Ứng 

Thiên” nói là bạn sẽ được thiện thần bảo hộ, trong Tịnh 

Độ nói là bạn niệm Phật mới được vãng sanh. Thế gian 

hiện  nay  tai  nạn  rất  nhiều,  nếu  chúng  ta  gặp  phải  tai 

nạn thì không nên khiếp sợ. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

17  

Ngày hôm qua, chúng tôi thăm viếng viện dưỡng lão. 

Chúng  tôi  nhìn  thấy  có  hai  mươi  mấy  vị,  những  người 

già này bị bệnh ung thư thời k  cuối. Tôi nói với các nữ 

tu ở đây, đối với những người già này cần phải cho họ hy 

vọng, không nên để họ bị tổn thương, nên lấy giáo dục 

tôn  giáo  để  khai  mở  dẫn  dắt  họ.  Con  người  không  có 

“chết”, sanh tử là việc bình thường, là chúng ta chuyển 

đổi  đến  một  hoàn  cảnh  khác.   hi  quan  niệm  được 

chuyển  đổi  lại,  thì  họ  đối  với  việc  sanh  tử  liền  sẽ  xem 

nhẹ, tâm của họ sẽ được bình lặng. Đây là điểm chuyển 

ngoặc,  chúng  ta  sẽ  chuyển  vào  một  hoàn  cảnh  tốt  hơn, 

một đời sống tốt hơn. Cho nên, giáo dục tôn giáo rất là 

quan trọng. Bạn xem, họ chăm sóc nhi đồng, chăm sóc 

những đứa trẻ khuyết tật này còn cá biệt dạy dỗ, thì đối 

với người già cũng phải làm như vậy, làm sao có thể lơ 

là  được?  Người  già  cần  phải  khai  thị  một  cách  cá  biệt, 

thường  phải  thăm  hỏi  an  ủi  họ,  so  với  dạy  bảo  trẻ  nhỏ 

trọng  yếu  như  nhau.  Những  người  già  này  cần  phải  có 

người thường xuyên nói chuyện với họ, đem đại đạo l  

này  nói  cho  họ  nghe,  giúp  đỡ  họ  thoát  khỏi  thống  khổ 

sanh tử. Nếu là người học Phật nhất định khuyên dạy họ 

cầu  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Thiên  Chúa 

Giáo,   i  Tô  Giáo,  bạn  cũng  khuyên  dạy  họ,  nhất  định 

phải  cầu  sanh  thiên  đường.  Thiên  đạo  so  với  nhân  đạo 

thù thắng hơn nhiều. Đây là giáo dục, không chỉ giúp đỡ 

những người già trên đời sống vật chất, mà trên đời sống 

tinh thần nhất định không thể khiếm khuyết. Mặt giải trí 

tiêu khiển cũng phải tăng cường. Ngày hôm qua, những 



18 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

vị nữ tu đó nói với tôi, có một số thanh niên đến đây ca 

hát, phục vụ biểu diễn cho các cụ xem, nhưng người già 

không thích nghe. Tôi nói, đương nhiên là vậy, người già 

nghe loại âm nhạc bây giờ rất chán ghét, họ làm sao có 

thể nghe lọt vào tai được? Tôi nói, các vị cần phải hiểu 

được tâm tình của người già, các vị cần phải mở phát âm 

nhạc từ ba mươi năm trở về trước, họ liền sẽ thích nghe. 

Những  bài  ca  cũ  của  bốn  mươi  năm  trước,  sau  khi  họ 

nghe rồi biết là lúc trẻ họ đã ca, trong lòng họ liền bị cảm 

động. Tôi nói rồi, họ mới nghĩ đến. Tôi nói, các vị cần 

phải tìm những thứ này, những biểu diễn ca vũ bây giờ 

người già không thích xem, phải cho họ xem kịch Triều 

Châu, kịch xưa.  hi các vị đem những thứ này đến thì họ 

liền hoan hỷ. Họ là người của thời đại nào, bạn phải dùng 

những thứ của thời đại đó thì họ liền thích ứng. Đây là 

việc mà chúng ta đều phải nghĩ đến. Cần phải thường nói 

chuyện với người già, để biết họ thích gì, họ hy vọng thứ 

gì thì chúng ta chuẩn bị giúp họ. Đây mới thật sự là chăm 

sóc người già, để người già được vui lòng, để người già 

sống  được  rất  tự  tại,  như  vậy  các  vị  mới  tận  hết  được 

trách nhiệm. 

Tối hôm qua, tôi đã nói những sự việc này với L  

Mộc Nguyên cư sĩ. L  cư sĩ nói: “Chúng ta sẽ tận lực 

đi tìm những băng ghi âm của những bài ca cũ, những 

h   kịch  để  tặng  cho  họ”.  Trong  số  họ,  người  Trung 

Quốc  rất  nhiều.  Cách  làm  này  có  thể  nói  đều  là  thực 

hiện việc đoạn ác, tu thiện. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

19  

Quyển sách nhỏ “Thái Thượng Cảm Ứng Thiên” này 

rất  tốt.  Vừa  rồi  tôi  đã  xem  qua,  họ  chỉ  in  có  một  ngàn 

quyển,  rất  ít.  Quyển  này  đọc  tụng  rất  tốt,  mang  theo 

thuận tiện, chúng ta nên thường xuyên đọc. Phía sau còn 

có  “Văn   ương  Đế  Quân  Âm  Trắc  Văn”,  hai  thứ  này 

đều ở bên trong, cuốn này rất l  tưởng. Vậy trong hai, ba 

tháng  này,  chúng  ta  dùng  nửa  giờ  của  buổi  cơm  sáng, 

cùng mọi người nghiên cứu quyển sách nhỏ này. 

 



II. ĐỀ BÀI 

Các  vị  đồng  tu!  Hôm  nay,  chúng  ta  bắt  đầu  cùng 

nhau  học  tập  “Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên”.  Thiên 

văn  chương  này  cũng  không  dài  lắm,  chỉ  có  hơn  một 

ngàn  ba  trăm  chữ.  Đề  bài  gọi  là  “TH I  THƯỢNG 

CẢM ỨNG THIÊN”. 

“Thái Thƣợng” , hai chữ này là tôn xưng, hàm   rất 

sâu. Phật Bồ Tát vì chúng ta giảng  inh nói pháp hoàn 

toàn  là  lưu  xuất  từ  tự  tánh,  cho  nên  không  phải  một 

người  nào  đó  nói.  Nếu  như  chúng  ta  cho  rằng  Phật 

inh là Thích Ca Mâu Ni Phật nói thì sai rồi. Trong rất 

nhiều  inh luận chúng ta xem thấy, Phật tự mình nói là 

Ngài cả đời chưa từng nói  inh, Ngài cả đời chưa từng 

nói  qua  một  chữ.  Lời  nói  này  là  lời  thật,  không  phải 

khiêm  tốn,  cũng  không  phải  tùy  tiện  nói.  Phàm  phu 

chấp trước có ta, cho nên khi nói pháp thì nói  “ta nói”  

hoặc   “ông  nói” .  Chư  Phật  Bồ  Tát  là  vô  ngã,  trong 



20 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

“ inh  im Cang”  nói rất rõ ràng, không những là vô 

ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ 

giả tướng, mà ngay đến   niệm cũng không có, gọi là 

vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ 

giả  kiến  (kiến  là  kiến  giải),  không  những  không  chấp 

trước   niệm, mà ngay cả   niệm cũng không có. Ngài 

từ  nơi  nào  nói  vậy?  Là  lưu  xuất  từ  chân  tánh.  Chân 

tánh  không  phải  là  chân  tánh  của  người  khác,  mà  là 

chân tánh của chính chúng ta. Đạo l  này chúng ta nhất 

định phải hiểu. Lưu xuất của tự tánh, đây là chân thật, 

còn nếu như từ tâm   thức (  thức là của cá nhân) thì 

lời nói này không thể tin cậy. 

Thánh nhân xuất thế gian, trong Phật pháp thường 

nói là  “minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật” . Thế 

gian  cũng  có  Thánh  nhân,  những  người  này  có  kiến 

tánh  hay  không,  có  thành  Phật  hay  không?  Phật  có 

phương  tiện  ngữ  nói,  Thánh  nhân  thế  gian  chưa  thể 

kiến tánh. Đây là lời nói phương tiện. Nói lời chân thật, 

trong Đại Thừa  inh luận nói được rất nhiều. Chư Phật 

Như Lai ứng hóa ở thế gian là tùy loại hóa thân, tùy cơ 

nói pháp,  làm  thế  nào  biết họ  không phải  là  chư Phật 

Như  Lai  hóa  thân  thị  hiện?  Lúc  trước  có  người  nói 

hổng Tử là Đồng Nho Bồ Tát. Có người đến hỏi tôi, 

họ nói lời nói này có đáng tin hay không? Chúng ta y 

theo  lệ  quen  trả  lời  của  Tổ  sư,  không  thể  giới  hạn  có 

hay không. Bởi vì bạn nói ông ấy là Bồ Tát nhưng tìm 

không có chứng cứ thì chúng ta không thể tùy tiện nói. 

Nếu  bạn  nói  ông  ấy  không  phải  là  Bồ  Tát,  từ  trên 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

21  

nguyên l  mà nói, cũng có khả năng Bồ Tát ứng hóa ở 

thế gian. Nếu như thật sự khế nhập cảnh giới thì tất cả 

chúng sanh, người nào không phải là Bồ Tát, người nào 

không phải là Như Lai? 

Đề  tựa  này  cũng  là  như  vậy,  bổn  văn  cũng  là  như 

vậy,  vừa  mở  đầu  thì  đề  lên  hai  chữ   “Thái  Thượng” . 

Các vị đồng tu học Phật chúng ta phải nên hiểu rõ, đề 

lên hai chữ này là lưu lộ của tự tánh, tánh đức, là chí 

cao vô thượng. Nói cách khác, chúng ta có thể l  giải, 

có thể phụng hành chính là thuận theo tánh đức. Thuận 

theo tánh đức chính là chân thiện, trái với tánh đức gọi 

là ác. Đây là tiêu chuẩn tối cao của thiện và ác, là tiêu 

chuẩn tuyệt đối của thiện và ác. Hai chữ này đề lên ở 

đây để chúng ta phải cảnh giác, không thể lơ là, dụng   

là ở chỗ này. 

ế tiếp là “Cảm”  và “Ứng” .  “Cảm” , người xưa có 

một thí dụ giống như trồng trọt,  “Ứng”  là khai hoa kết 

quả.  Dùng  hai  chữ  này  làm  tên  gọi  cho  một  tác  phẩm 

văn chương, chính là nói có cảm tất nhiên có ứng. Đây 

là  đạo  l   gì?  Cảm  ứng  đều  là  y  theo  tự  tánh  mà  sanh 

khởi. Tự tánh biến tất cả mọi nơi, biến tất cả thời, ngày 

nay chúng ta nói thời gian và không gian. Trong tự tánh 

không có phân ra, thời gian và không gian là một mảng, 

cho  nên  có  cảm  tất  có  ứng.  Trên  thân  thể  chúng  ta, 

chúng ta nói là  “nhổ một sợi tóc làm động toàn thân” . 

Một  sợi  tóc  bé  nhỏ  không  đáng  kể,  nếu  như  chúng  ta 

kéo thẳng nó thì toàn thân liền cảm thấy khó chịu. Bạn 

động đến một sợi tóc, đây là cảm; toàn thân khó chịu, 



22 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

đó là ứng. Do đây có thể biết, khởi tâm động niệm, lời 

nói, hành động của chúng ta không nên cho rằng đây là 

chuyện nhỏ, không hề gì. Một   niệm nhỏ nhất đều có 

thể  chấn  động  hư  không  pháp  giới,  nhưng  chúng  ta 

không biết, không nhận ra. Giống như một sợi lông tơ 

trên thân chúng ta vậy, chúng ta nhổ một sợi lông tơ thì 

toàn thân đều có thể cảm nhận được. Cái này mọi người 

đều biết, đây là một thân thể chúng ta. Thế nhưng bạn 

không  thể  liễu  giải  được  hư  không  pháp  giới  tất  cả 

chúng sanh là pháp thân thanh tịnh của chính mình, đều 

là một thể. Chính bởi vì nó là một thể, cho nên cảm ứng 

là bất khả tư nghì. Có cảm ắt có ứng, tùy cảm tùy ứng. 

Cảm  ứng  cũng  có  thể  nói  là  quan  hệ  của  nhân  quả. 

Chúng  sanh  có  cảm  là  nhân;  chư  Phật,  Bồ  Tát,  Long 

Thiên,  Quỷ  Thần  liền  có  ứng  là  quả.  Hiểu  rõ  đạo  l , 

hiểu rõ chân tướng sự thật này, bạn mới hiểu được lời 

cổ đức đã nói:  “Trồng dưa được dưa, trồng đậu được 

 đậu”.  Thí dụ này   nghĩa rất sâu, nói với chúng ta rằng, 

 “trồng  nhân  thiện  nhất  định  được  quả  thiện,  trồng 

 nhân ác nhất định không thể tránh khỏi ác báo”.  Tất 

cả  chúng  sanh  từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay  đã  tạo  tác  nhân 

thiện ít, nhân ác nhiều. Ngay một đời này, nếu chúng ta 

lặng lẽ tư duy, tỉ mỉ mà quán sát thì thấy ở chung quanh 

chúng ta ác duyên nhiều, thiện duyên ít. Thiện duyên thì 

xúc tiến đạo nghiệp, xúc tiến hạnh thiện của chúng ta, 

còn ác duyên làm tăng trưởng ác niệm, tăng trưởng ác 

hạnh của chúng ta. Tương lai có quả báo thế nào thì tự 

mình  chẳng  phải  rất  rõ  ràng,  rất  minh  bạch  hay  sao? 

Đây  đều  là  đạo  l   của  cảm  ứng.  Cổ  nhân  thường  nói: 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

23  

 “Lưới trời lồng lộng, một mảy trần  cũng không lọt”. 

Hai  câu  nói  này  cũng  là  đạo  l   của  cảm  ứng.  Đây  là 

chân l , là chân tướng sự thật. 



III.  PHẦN CHÁNH VĂN 

Tổng cương lĩnh của tác phẩm này chính là bốn câu 

phía trước:  

Chánh văn: “Họa phƣớc vô môn, duy nhân tự 

chiêu; thiện ác chi báo, nhƣ ảnh tùy hình”. 

Những  văn  tự  phía  sau  đều  là  phát  triển  bốn  câu 

này, nói rõ tỉ mỉ của bốn câu này mà thôi. Chúng ta học 

tập phải nắm được cương lĩnh của bốn câu này.  hởi 

tâm động niệm, lời nói tạo tác có tương ưng cùng với 

tánh đức hay không? Nếu tương ưng với tánh đức thì 

chúng ta có thể nghĩ như vậy, có thể làm như vậy; còn 

nếu trái với tánh đức, chúng ta phải biết không thể nghĩ 

như  vậy,  không  thể  nói  như  vậy,  cũng  không  thể  làm 

như vậy. 

 Phật ở trong tất cả Kinh Luận dạy bảo chúng ta, 

 đặc biệt là chúng sanh thời Mạt Pháp, nếu muốn đạo 

 nghiệp thành tựu, điều kiện thứ nhất là thân cận bạn 

 hữu, điều này xếp ở hàng thứ nhất.  Trong  inh Tiểu 

Thừa cũng không ngoại lệ. Trước đây chúng ta đã đọc 

qua “A Nan Vấn Phật Sự  iết Hung”, câu đầu tiên trên 

inh  này  là  Phật  dạy  bảo  chúng  ta  phải   “thân  cận 

 minh  sư” .  Thân  cận  minh  sư  chính  là  thân  cận  thiện 

hữu,  thiện  tri  thức  mà  trên  Đại  Thừa   inh  đã  nói. 



24 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

“ inh  Địa  Tạng”  nói,  phàm  phu  trong  lục  đạo  tánh 

thức bất định, cũng giống như trong ngạn ngữ thường 

nói   “gần  mực  thì  đen,  gần  đèn  thì  sáng” .  Câu  này  ý 

nói, chúng ta nhất định bị ảnh hưởng của hoàn cảnh, bị 

ảnh hưởng bởi thế giới bên ngoài. Chúng ta làm không 

được cảnh tùy tâm chuyển. Thực tế mà nói, chúng ta là 

tâm tùy cảnh chuyển. Vì vậy, hoàn cảnh đối với chúng 

ta rất quan trọng. 

Từ  xưa  đến  nay,  các  Tổ  sư  Đại  đức,  những  người 

chân chính có tu hành, có công phu của định huệ, họ có 

thể  chuyển  cảnh  giới,  họ  không  bị  cảnh  giới  chuyển. 

Thế nhưng họ dạy học trò, dạy đồ đệ vẫn cứ phải lựa 

chọn  hoàn  cảnh.  Tại  sao  vậy?  Vì  những  người  này  là 

phàm  phu,  không  thể  chuyển  được  cảnh,  nhất  định  sẽ 

bị  ngoại  cảnh  ảnh  hưởng,  cho  nên  không  thể  không 

chọn lựa hoàn cảnh. Trong hoàn cảnh tu học, thiện hữu 

là  điều  kiện  thứ  nhất.  Bạn  có  thể  thường  xuyên  thân 

cận  thiện  tri  thức,  thân  cận  lão  sư  tốt,  thân  cận  đồng 

tham đạo hữu tốt, điều này nhất định có sự giúp đỡ cho 

đạo nghiệp của bạn. 

Trong  “Cao  Tăng  Truyện”  hoặc  trong  “Cư  Sĩ 

Truyện”, chúng ta thấy được từ xưa đến nay, những vị 

Đại đức thân cận thiện hữu mười mấy năm, hai hay ba 

mươi năm, có khi cả đời đều không rời khỏi. Họ học 

xong  rồi  thì  có  thể  rời  khỏi  lão  sư,  nhưng  vì  sao  họ 

vẫn không chịu rời khỏi? Đó là làm tấm gương tốt cho 

đời sau, hầu bên cạnh lão sư, làm trợ giáo cho lão sư, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

25  

tiếp  dẫn  các  bạn  đồng  học  đến  sau.  Đến  khi  lão  sư 

vãng  sanh,  viên  tịch  rồi,  họ  mới  rời  khỏi  và  đi  giáo 

hóa một phương. Chúng ta xem, từ xưa đến nay, Tổ sư 

Đại  đức,  người  làm  cách  này  rất  nhiều,  cũng  là  chân 

thật  thực  hiện  lời  dạy  bảo  của  Thế  Tôn.  Trừ  khi  là 

duyên  không  đủ,  vậy  thì  không  phải  bàn.  Thế  nhưng 

cũng cần phải tự mình đạo nghiệp thật sự có thành tựu 

thì mới có thể rời khỏi. 

Như  thế  nào  gọi  là  thành  tựu?  Trong  Phật  pháp  có 

một tiêu chuẩn, từ giải môn trí huệ mà nói, bạn có thể 

phân biệt chân-vọng, tà-chánh, thị-phi, thiện-ác, lợi-hại, 

xác thực có năng lực nhận biết. Điều kiện thứ hai, bạn 

có định công, không bị quấy nhiễu của ngoại cảnh, cũng 

chính  là  nói  không  thể  bị  dụ  hoặc  bởi  ngoại  cảnh, 

 “ngoài không dính tướng, trong không động tâm” . Đầy 

đủ  hai  điều  kiện  này  thì  mới  có  thể  rời  khỏi  lão  sư; 

không đầy đủ hai điều kiện này, rời khỏi lão sư thì rất 

nguy hiểm, bởi vì bên trong bạn có phiền não, bên ngoài 

có  dụ  hoặc,  bạn  chống  không  lại  dụ  hoặc,  bạn  liền  sẽ 

đọa lạc. Thế nhưng ngày nay sư đạo đã không còn nữa, 

chúng  ta  muốn  thân  cận  thiện  tri  thức,  nhưng  thế  gian 

này không còn thiện tri thức thì làm thế nào đây? Nếu 

như có thể tìm được mấy người đạo hữu chí đồng đạo 

hợp, mọi người có thể cùng nhau học tập, khích lệ lẫn 

nhau, lấy Đại đức xưa làm thiện tri thức. Tôi giới thiệu 

cho các vị, lấy A Di Đà Phật làm thiện tri thức. A Di Đà 

Phật  ở  đâu  vậy?  Trong  “ inh  Vô  Lượng  Thọ”,  trong 

Tịnh Độ Ngũ  inh. Mỗi ngày đọc tụng, giảng giải, mỗi 



26 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

ngày  cùng  nhau  học  tập,  như  vậy  chúng  ta  không  rời 

khỏi  thiện  tri  thức.  Tôi  ở  nơi  đây  dùng  internet  kết 

duyên  với  các  vị  đồng  tu,  đối  với  mọi  người  cũng  có 

được  một  chút  chỗ  tốt.  Cự  ly  chúng  ta  tuy  là  xa,  lợi 

dụng  phương  pháp  khoa  học  bây  giờ  làm  cho  gần  lại, 

chúng ta có thể mỗi ngày cùng nhau học tập. 

Bốn  câu  nói  mở  đầu  này  phải  thường  thường  ghi 

nhớ trong lòng để đề cao cảnh giác. Mỗi người có báo 

ứng của mỗi người, gia đình có báo ứng của gia đình, 

xã hội quốc gia cho đến thế giới đều trốn không khỏi 

định luật này. Ngày nay xã hội động loạn, thế giới bất 

an, chúng ta biết là do cộng nghiệp chiêu cảm. Nếu như 

có  thể  hóa  giải  kiếp  nạn  này,  chỉ  cần  mọi  người  giác 

ngộ, hiểu rõ những chân tướng sự l  này thì kiên quyết 

có  thể  thay  đổi  được.  Đoạn  tất  cả  ác,  tu  tất  cả  thiện, 

buông bỏ tự tư tự lợi của chính mình, tất cả đều vì xã 

hội  vì  chúng  sanh,  kiếp  nạn  này  liền  có  thể  hóa  giải. 

Thiên tai nhân họa đều là do ác nghiệp chiêu cảm mà 

ra.  Rời  khỏi  ác  nghiệp,  không  những  tai  nạn  do  con 

người làm ra không còn nữa, mà tai hại của thiên nhiên 

cũng  không  còn. Vì  sao  nói  tai hại  thiên  nhiên  không 

còn?  Vì  trên   inh Đại  Thừa  thường  nói  là   “cảnh  tùy 

 tâm chuyển” . Chỉ có sâu sắc thấu đáo đạo l  này thì họ 

mới chịu tin tưởng, họ mới chịu làm. 

Bài  văn  này  đoạn  khúc,  tầng  thứ  rất  rõ  ràng,  cổ 

nhân  phân  thành  mấy  đoạn  lớn.  Chúng  ta  nhìn  thấy 

“trực  giải”.  Trong  “trực  giải”  phân  làm  mười  đoạn. 

Chúng ta ở đây cùng nhau học tập, chúng ta cũng đem 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

27  

nó  phân  đoạn,  giống  như  trong   inh  điển  phân  khoa 

phán giáo. Tương lai khi chúng ta giảng đến chỗ nào, 

tôi đem đoạn khác nói với các vị rõ ràng, dặn dò minh 

bạch, để các vị biết rõ đoạn này là nói sự việc gì. Bốn 

câu  mở  đầu  là  tổng  cương  lĩnh  của  toàn   inh,  tổng 

cương lĩnh của toàn thiên văn chương. 

****************** 

2Trong “Dịch  inh” cổ xưa của Trung Quốc nói rõ: 

Tích thiện chi gia, 

Tất hữu dƣ khánh; 

Tích bất thiện chi gia, 

Tất hữu dƣ ƣơng. 

 “Tất”  là tất định, là chữ rất khẳng định, cũng chính là 

nói nhân quả báo ứng là sự thật nhất định, người thế gian 

gọi là chân l . Nếu một người có thể tu thiện tích đức thì 

con người này nhất định phát phước, phước báo tự nhiên 

sẽ hiện tiền. Nếu như một người tạo tác đều là bất thiện, 

thì cho dù gia đình họ, tổ tông cha mẹ của họ có phước 

báu,  họ  sanh  vào  nhà  phú  qu ,  nhưng  nhất  định  họ  sẽ 

thân  bại  danh  liệt,  nhà  tan  cửa  nát.  Những  sự  tích  này 

trong lịch sử cổ đại ghi chép lại rất nhiều. Nếu chúng ta tỉ 

mỉ  quan  sát  xã  hội  bây  giờ,  không  luận  ở  trong  nước, 

ngoài  nước,  bạn  đều  có  thể  nhìn  thấy.  Điều  này  chứng 

minh những lời cổ nhân đã nói là chuẩn xác. Đạo l  của 

cảm ứng chính là muốn chúng ta nhận thức nhân duyên 



2 Bắt đầu đĩa 2 



28 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

quả báo, hiểu rõ nhân duyên quả báo, khẳng định sự thật 

của nhân duyên quả báo, làm thành tiêu chuẩn làm người 

ngay đời này của chúng ta.  hi đó, khởi tâm động niệm, 

lời nói, tạo tác của chúng ta tự nhiên liền có thể thu lại, 

liền  có  thể  ràng  buộc,  biết  hướng  đến  cái  tốt,  tránh  cái 

xấu; biết được đoạn ác tu thiện. Đây gọi là giáo dục, là 

giáo hóa của Thánh Hiền nhân. 

ã hội đời nay có giáo dục hay không? Có thể nói là 

không. Quốc gia làm nhiều trường học đến như vậy, rốt 

cuộc là vì cái gì? Tôi nhớ lại lúc mới xuất gia, khi đang 

quét rác ngoài cửa Chùa Lâm Tế ở Viên Sơn (khu vườn 

ngoài  cửa  rất  lớn,  có  rất  nhiều  cây,  mỗi  ngày  phải  đi 

quét lá cây rụng), tôi gặp mấy người học sinh đi từ con 

đường  đó  lên  Viên  Sơn  chơi,  cử  chỉ  hành  vi  của  họ 

không  giống  người  có  học.  Sau  khi  xem  thấy,  tôi  rất 

cảm thán, nên nói với một vị cùng quét với tôi (chúng 

tôi, mấy sư huynh đệ nói chuyện với nhau):  “Đáng tiếc, 

 những người này chưa nhận qua sự giáo dục”.  Vậy mà 

người kia nghe được (họ có ba người cùng đi), họ liền 

quay đầu lại hỏi tôi:  “Ông nói chúng tôi chưa nhận qua 

 giáo dục có phải không?”.  Tôi nói:  “Đúng vậy, không 

 sai!  Không  giống  như  người  nhận  qua  giáo  dục” .  Họ 

nói:   “Chúng  tôi  là  học  sinh  năm  thứ  tư  của  Đại  học 

 pháp Học viện Đài Loan, ông làm sao có thể nói chúng 

 tôi chưa nhận qua giáo dục?” . Họ l  luận với tôi như 

vậy. Tôi nói:  “Tốt lắm! Các vị nói, các vị đã nhận qua 

 sự giáo dục, tôi hỏi các vị, chữ “giáo” giảng giải như 

 thế  nào,  chữ  “dục”  giảng  như  thế  nào  và  “giáo  dục” 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

29  

 giảng giải như thế nào? Hãy giảng cho tôi nghe”.  Họ 

không thể nói ra được, thế là uy phong đó của họ liền hạ 

thấp  xuống.  Học  sinh  của  bốn  mươi  năm  trước  so  với 

học  sinh  bây  giờ  không  giống  nhau.  Uy  phong  của  họ 

liền xuống thấp, họ hỏi ngược lại tôi, thỉnh giáo với tôi. 

Tôi  liền  nói  với  họ:   “Giáo  dục  là  đạo  lý  dạy  bạn  làm 

 người,  các  vị  đã  học  qua  chưa?  Giáo  dục  cổ  xưa  của 

 Trung Quốc, từ Hạ, Thương, Châu ba đời, mãi đến năm 

 cuối  đời  nhà  Thanh,  tông  chỉ  đều  không  có  thay  đổi. 

 Trong giáo dục có ba mục đích:  

 -   Thứ  nhất  là  dạy  bạn  quan  hệ  giữa  người  và 

 người.  Hiếu  thuận  phụ  mẫu,  tôn  kính  sư  trưởng, 

 thương yêu anh em, thân ái bạn bè. 

 -   Thứ  hai  là  dạy  bạn  hiểu  rõ  quan  hệ  giữa  người 

 và đại tự nhiên. 

 -   Thứ  ba  là  dạy  bạn  hiểu  rõ  quan  hệ  giữa  con 

 người và trời đất quỷ thần. 

 Các bạn đã học qua chưa? Các bạn chưa hề học qua. 

 Đem áp dụng trong đời sống, giáo dục tiểu học dạy bạn 

 tưới nước, quét đất, ứng đối, các bạn đã học qua chưa? 

 Vẫn chưa học qua. Tôi xem kiểu dáng này của các bạn 

 thì biết là các bạn chưa nhận qua giáo dục này”. 

Họ  hỏi  ngược  lại  tôi:   “Bây  giờ  chúng  tôi  đang  học 

 đại học, vậy được xem là cái gì?” . Tôi nói:  “Bạn hỏi rất 

 hay! Hiện giờ các bạn đang học là tri thức chuyên tập 

 sở.  Tôi  gọi  tên  này,  các  bạn  cảm  thấy  có  đạo  lý  hay 

 không?  Bảng  hiệu  của  đại  học  đó  phải  nên  lấy  xuống. 



30 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

 Cao đẳng tri thức chuyên tập sở là danh xưng đúng với 

 thực tế, nó không phải là giáo dục đại chúng phổ biến”.   

Ngày  nay  mọi  người  đều  đã  quên  mất  “giáo  dục”, 

cho nên xã hội động loạn, đời sống nhân dân khó khăn, 

không phải  là  không  có nguyên nhân.   ã  hội  chỉ  biết 

truyền thụ khoa học k  thuật, đem căn bản giáo dục bỏ 

mất. Ngài Thanh Liên Đại Sư ở trong “Luận Quán Địa 

Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện  inh” tiết lục ra ba mục tiêu 

giáo dục của nhà Phật.    

 -  Thứ nhất, dạy người đoạn ác tu thiện. 

 -  Thứ hai, dạy người chuyển mê thành ngộ. 

 -  Thứ ba, dạy người chuyển Phàm thành Thánh. 

Lúc  giảng   inh  tôi  cũng  hay  nhắc  đến,  dạy  bạn 

chuyển ác làm thiện chính là giúp bạn nhất định không 

đọa  ba  đường  ác  đời  này,  đời  sau  bạn  vẫn  cứ  có  thể 

hưởng phước báo nhân thiên. Đây gọi là giáo dục. 

Thứ hai là chuyển mê thành ngộ. Đây là siêu việt sáu 

nẻo  luân  hồi,  chứng  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát, 

Phật  (pháp  giới  bốn  Thánh  trong  mười  pháp  giới). 

Chuyển mê thành ngộ là đem cảnh giới đời sống của bạn 

không ngừng nâng cao hướng lên trên. Đây là giáo dục. 

Mục  tiêu  cuối  cùng  là  chuyển  phàm  thành  Thánh. 

Đó  là  siêu  việt  mười  pháp  giới,  minh  tâm  kiến  tánh, 

kiến tánh thành Phật. Đây là giáo dục. 

Chúng ta nhìn lại xem, xã hội ngày nay dạy cái gì? 

Dạy bạn khoa học, dạy bạn những năng lực này. Sau khi 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

31  

bạn học xong những năng lực này thì tạo nghiệp. Mấy 

ngày trước có một vị đồng tu ở Âu châu đến nói với tôi, 

phần tử tinh anh nhân tài kiệt xuất của xã hội chính là 

những nhà khoa học. Những phần tử tinh anh kiệt xuất 

nhân tài này tạo bom nguyên tử, tạo vũ khí hạt nhân. Họ 

thông  minh  tuyệt  đỉnh,  tạo  ra  những  thứ  này  để  tương 

lai  giết  người.  Một  đầu  đạn  nguyên  tử  giết  mấy  mươi 

vạn  người,  mấy  trăm  vạn  người.  Nó  có  thể  giết  chết 

nhiều  người  đến  như  vậy,  quả  báo  nhất  định  là  ở  địa 

ngục.  iệt xuất nhân tài này tương lai họ sẽ đi đến nơi 

nào vậy? Đến A T  địa ngục, họ đi rất nhanh. Giáo dục 

Nho gia Trung Quốc, giáo dục nhà Phật tuyệt đối không 

dạy người làm những sự việc này. Bạn xem trong giới 

luật  của   inh  Phật,  chế  tạo  những  công  cụ  để  giết  hại 

chúng  sanh  đều  là  trọng  tội  sát  sanh.  Ngày  xưa  tạo  ra 

những thứ công cụ gì? Đó là cung tên. Cung tên chỉ giết 

hại một súc sanh, tội lỗi này cũng đã cực trọng rồi. Phật 

ở  trên   inh  nói  rất  hay:   “Người  chết  làm  dê,  dê  chết 

 làm  người” ,  oan  oan  tương  báo  không  thể  ngừng  dứt. 

Bạn  giết  hại  một  súc  sanh,  nghiệp  báo  còn  không  thể 

tránh  khỏi,  nếu  bạn  giết  hại  nhiều  người  đến  như  vậy, 

làm sao tránh khỏi đọa địa ngục? Người thế gian thường 

nói:  “Vĩnh kiếp không thể đầu thai” . Lời nói này là thật, 

không  phải  giả.  Tôi  đã  nói  qua  rất  nhiều  lần,  vẫn  phải 

nói rất nhiều lần nữa, tại sao vậy? Vì các bạn không ghi 

nhớ, không thể hội được cái   này. 

Thế giới vốn dĩ chính là đa nguyên, nếu muốn đem 

nó biến thành nhất nguyên thì không thể được. Làm sao 



32 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

biết không thể được? Thân thể này của chúng ta là tiểu 

vũ  trụ,  hoàn  cảnh  bên  ngoài  là  đại  vũ  trụ.  Đại  vũ  trụ 

cùng tiểu vũ trụ hoàn toàn tương đồng. Đại vũ trụ phức 

tạp thế nào thì tiểu vũ trụ này của chúng ta cũng phức 

tạp  thế  đó.  Nhà  Phật  nói  y  báo  và  chánh  báo  là  tương 

đồng.  Thân  thể  chúng  ta  chính  là  đa  nguyên,  con  mắt 

không  phải  là  lỗ  tai,  lỗ  tai  không  phải  lỗ  mũi,  lỗ  mũi 

không phải cái lưỡi, đa nguyên đấy mà, bạn làm sao có 

thể thống nhất? Nếu nói thân thể này của tôi cái gì cũng 

không cần, chỉ cần con mắt, có được hay không? Không 

thể  được!  Vậy  bạn  mới  hiểu  được  đa  nguyên.  Chẳng 

những đa nguyên, mà bạn còn cảm thấy mỗi cái đều đệ 

nhất. Mắt là đệ nhất, tai là đệ nhất, lưỡi cũng là đệ nhất, 

thảy đều là đệ nhất, không có đệ nhị. Có đệ nhị thì đánh 

nhau rồi, nên không có đệ nhị. Từ chỗ này bạn có thể 

thể hội được, trong vũ trụ, vạn sự vạn pháp mỗi mỗi đều 

đệ nhất, không có đệ nhị.  hi tiếp xúc với các tôn giáo 

khác, tôi cùng với các vị lãnh đạo những tôn giáo này 

thường  nói  đệ  nhất,   i  Tô  giáo  của  bạn  đệ  nhất,  Hồi 

giáo cũng đệ nhất, vấn đề của mọi người liền được giải 

quyết.  inh Phật của chúng ta đệ nhất, Thánh  inh của 

bạn cũng đệ nhất,  inh Cô Ran cũng đệ nhất, tất cả vấn 

đề đều hóa giải,  mọi người liền có thể cùng hòa thuận 

với nhau. Tôi là thật, bạn là giả thì làm sao không đánh 

nhau? Đánh đến chết đi sống lại, tạo tác tội nghiệp cực 

trọng, dẫn đến oan oan tương báo. 

Phật  nói  mê-ngộ,  phàm-Thánh  chính  là  ở  một 

khoảng  mê và ngộ. Một niệm giác ngộ chính là Phật, là 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

33  

Bồ Tát, là Thánh nhân. Ngộ cái gì? Ngộ vạn pháp bình 

đẳng,  mỗi  cái  đều  đệ  nhất.  Các  vị  xem  “ inh  Hoa 

Nghiêm”,  từ  đầu  đến  cuối  có  đệ  nhị  hay  không?  Tìm 

không  ra,  mỗi  mỗi  đều  đệ  nhất.  Trong  “ inh  Lăng 

Nghiêm”, các vị cũng đã đọc qua “Nhị Thập Ngũ Viên 

Thông  Chương”,  hai  mươi  lăm  vị  Bồ  Tát  này  mỗi  vị 

đều  đệ  nhất,  không  có  nói  vị  nào  là  đệ  nhị.   hi  biết 

được  mỗi  pháp  đều  bình  đẳng,  mỗi  cái  đều  đệ  nhất, 

chúng ta mới có thể tôn trọng lẫn nhau, tâm tôn trọng 

người  khác,  tâm  kính  yêu  người  khác  tự  nhiên  liền 

sanh ra. Đây mới có thể giải quyết vấn đề xã hội, có thể 

mang đến sự an định xã hội, thế giới hòa bình. Tất cả 

chúng sanh đều bình đẳng, đều có thể trải qua đời sống 

hạnh phúc m  mãn. Chúng ta thấy xã hội hiện nay, các 

cấp lãnh tụ thường nói những lời này ở trên miệng, thế 

nhưng  kết  quả  đích  thực  lại  là  nhiễu  loạn  xã  hội,  phá 

hoại  hòa  bình.  Lời  nói  và  việc  làm  hoàn  toàn  trái 

nghịch  nhau,  nguyên  nhân  ở  đâu  vậy?  Thành  thật  mà 

nói, chưa nhận qua giáo dục. Thời đại hiện nay, vấn đề 

đã phát triển đến giai đoạn cực nghiêm trọng, gọi là thế 

giới sắp bị hủy diệt,  i Tô giáo, Thiên Chúa giáo nói 

ngày cùng của thế giới. Ngày cùng ở lúc nào vậy? Là 

năm  nay,  năm  1999.  Chúng  ta  cũng  xem  là  rất  may 

mắn gặp được lúc này. Đại tai nạn này có thể hóa giải 

hay không? Có thể! Phật nói với chúng ta:  “Y báo tùy 

 theo chánh báo chuyển” . Thiên tai nhân họa là y báo, 

chánh  báo  là nhân  tâm.  Chúng  ta  cần  phải  đoạn  ác tu 

thiện, phá mê khai ngộ, tai nạn này liền được hóa giải. 



34 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Thôn  Di  Đà  của  chúng  ta  duyên  vẫn  chưa  chín 

muồi. Trước tiên chúng ta xây dựng niệm Phật đường, 

xây  dựng  giảng  đường.  Tôi  ở  Singapore  giảng   inh 

đến nay đã mười hai năm rồi, được L  Mộc Nguyên cư 

sĩ nhiệt tâm hộ trì là điều rất khó được. Trang nghiêm 

đạo  tràng  ở  Cư  sĩ  Lâm,  các  bạn  nhìn  xem  niệm  Phật 

đường, xem giảng đường, chúng ta tại vì sao phải làm 

như vậy? Vì tất cả chúng sanh tiêu tai, tiêu nạn. Chúng 

ta giảng  inh vì ai? Vì hư không pháp giới tất cả chúng 

sanh mà giảng, vì chư Phật Bồ Tát mà giảng. Tại vì sao 

chúng  ta  niệm  Phật?  Quyết  không  phải  vì  cầu  cho 

chính  mình,  mà  vì  tiêu  tai  giải  nạn  cho  tất  cả  chúng 

sanh thế giới này. Vì chính mình thì công đức rất nhỏ, 

vì  tất  cả  chúng  sanh  thì  công  đức  rất  lớn.  Trong  Phật 

pháp thường nói  “tích công bồi đức” , đây không phải 

ở trên sự tướng mà ở trên tâm. Tâm lượng của bạn phải 

lớn. Như thế nào gọi là tâm lượng lớn? Niệm niệm vì 

xã hội, niệm niệm vì chúng sanh thì tâm lượng này lớn. 

Niệm niệm vì chính ta, niệm niệm vì gia đình của ta, vì 

đoàn  thể  nhỏ  của  ta,  vì  đạo  tràng  nhỏ  của  ta  thì  công 

đức  này  nhỏ.  Đây  chính  là  y  báo  tùy  theo  chánh  báo 

chuyển mà Phật đã nói. 

Chánh báo là gì? Chánh báo chính là tâm ta. Tất cả 

vạn  pháp duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến,  cho  nên 

tâm có thể chuyển được cảnh giới, tâm có thể chuyển 

được vạn pháp. Học Phật phải từ chỗ nào mà học? Phải 

học cái tâm của Phật Bồ Tát, học tri kiến của Phật Bồ 

Tát,  học  hành  nghi  của  Phật  Bồ  Tát.  Trong  này  tối 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

35  

trọng yếu là tâm nguyện. Các Ngài giữ cái tâm gì, phát 

cái nguyện gì? Đây là căn bản. Căn bản chính xác rồi 

thì không có cái nào là không chính. 

“Cảm  Ứng  Thiên”  là  từ  Thánh  Hiền  lập  tâm  phát 

nguyện, luôn được áp dụng trong đời sống thường ngày 

đối  nhân,  xử  thế,  tiếp  vật.  Cổ  đức  đã  nói,  công  dụng 

của  nó  có  thể  làm  thành  nấc  thang  siêu  phàm  nhập 

Thánh, là then chốt để chuyển họa thành phước. Ngày 

xưa, mỗi một triều đại ở Trung Quốc, người y theo bài 

này để tu học rất nhiều, họ được quả báo của cảm ứng 

rất  thù  thắng.  Trong  Hội  Biên  đã  dẫn  những  nhân 

duyên công án này, bây giờ chúng ta gọi là chuyện xưa. 

Người  phụng  hành  theo  “Cảm  Ứng  Thiên”  thì  họ  có 

được  thiện  báo,  còn  người  tạo  tác  ác  nghiệp  thì  thọ 

những ác báo. Sự thâu tập này có thể nói là rất phong 

phú, chúng ta đã được xem. Trên thực thế, sự thâu tập 

những nhân duyên công án này rất là hạn hẹp, còn sự 

tích  của  cảm  ứng  thì  nhiều  không  kể  xiết.  Chỉ  cần 

chúng  ta  tỉ  mỉ  quan  sát,  có  rất  nhiều  công  án  đều  ở 

chung quanh chúng ta, chúng ta làm sao có thể không 

tin tưởng, làm sao có thể không y giáo phụng hành? Ấn 

Quang Đại Sư lấy “Cảm  Ứng Thiên” làm nền tảng tu 

học  Tịnh  Độ  là  rất  có  đạo  l .  Một  người  có  thể  chân 

chính  phụng  hành  “Cảm  Ứng  Thiên”  và  niệm  Phật, 

phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ  thì  quyết  định  có  thể 

nắm chắc vãng sanh. Nếu như lời nói, việc làm của bạn 

hoàn  toàn  trái  nghịch  với  “Cảm  Ứng  Thiên”  thì  bạn 

niệm Phật không thể vãng sanh. Ấn Tổ cả đời cực lực 



36 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

đề xướng, đây là trí huệ cao độ, là tâm đại từ đại bi của 

Ngài. Chúng ta phải nên biết, phải nên tôn trọng, phải 

nên  cảm  ân,  phải  nên  y  giáo  phụng  hành,  đây  mới  là 

báo đáp. 

Trung  Quốc  từ  xưa  đến  nay,  phần  đông đại  chúng 

trong xã hội đều rất coi trọng “Thái Thượng Cảm Ứng 

Thiên”, người y theo phương pháp này tu học rất nhiều, 

cảm  ứng  đạt  được  cũng  bất  khả  tư  nghì.  “Cảm  Ứng 

Thiên Hội Biên” là sự hội tập rất nhiều sự tích của cảm 

ứng,  hiển  lộ  công  tích  rất  lớn.  Cổ  nhân  khuyên  dạy 

chúng ta, tâm địa con người phải thuần hậu. 

Lần  này  tôi  đến  Âu  Châu  chỉ  có  bốn  ngày,  các  vị 

đồng  tu  cũng  không  bỏ  qua,  muốn  tôi  dùng  thời  gian 

bốn ngày này đem đại   của “Liễu Phàm Tứ Huấn” giới 

thiệu cho mọi người. Đạo l  của cảm ứng, vừa mở đầu 

liền đã nói rõ, trong “Dịch  inh” gọi là  “Tích thiện chi 

 gia, tất hữu dư khánh; tích bất thiện chi gia, tất hữu dư 

 ương” .  Giữ  tâm  hậu  đạo  nhất  định  có  hậu  phước;  giữ 

tâm  không  tốt,  cho  dù  hoàn  cảnh  trước  mắt  rất  thịnh 

vượng,  thế  nhưng  không  bao  lâu  ắt  cũng  sẽ  suy  thoái. 

L   luận  và  sự  thật  này,  xưa  nay  trong  ngoài,  chỉ  cần 

chúng  ta  tỉ  mỉ  quan  sát  đều  có  thể  nhìn  thấy,  hơn  nữa 

còn thấy được rất rõ ràng.  hông luận là cá nhân, không 

luận là gia đình, xã đoàn, hoặc giả là quốc gia, sự thịnh 

vượng đều ở chỗ tồn tâm hậu đạo, đoạn ác tu thiện. 

Cổ  nhân  nói,  phàm  là  người  minh  bạch  đạo  l   thì 

phải đem thiên văn tự này lưu thông rộng khắp. Chúng 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

37  

ta  phải  nên  học  tập  Ấn  Quang  Đại  Sư,  Ngài  ở  ngay 

trong một đời toàn tâm toàn lực lưu thông bộ sách này. 

Ngoài ra, còn có “Liễu Phàm Tứ Huấn”, “An Sĩ Toàn 

Thư”.  Ba  cuốn  sách  này  có  số  lượng  lưu  thông  vượt 

khá xa  inh điển Phật pháp. Ấn Quang Đại Sư làm như 

vậy là dụng   gì? Chẳng phải là cứu vãn kiếp nạn thế 

gian hiện tại hay sao?  iếp nạn này rất nghiêm trọng, 

chúng ta cần nhận thức rõ ràng. 

iếp nạn từ cái gì tạo thành? Từ nhân tâm, nhân hạnh 

mà ra. Tâm hạnh bất thiện liền tạo thành kiếp nạn. Nhà 

Phật thường nói:  “Y báo tùy theo chánh báo chuyển” . Y 

báo  là  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  chúng  ta,  chánh  báo  là 

nhân tâm, là hành vi. Nhân tâm thiện thì hoàn cảnh đời 

sống chúng ta liền tốt; lòng người bất thiện thì hoàn cảnh 

liền đổi xấu đi. Cho nên, quyển sách này nhất định phải 

đọc  thuộc,  nghĩ  sâu,  khích  lệ  phụng  hành.  Trong  cuộc 

sống thường ngày, chúng ta khởi tâm động niệm, lời nói 

hành động, nghĩ xem cùng với lời giáo huấn của “Cảm 

Ứng Thiên” có tương ưng hay không? Nếu tương ưng thì 

chúng ta có thể nghĩ, có thể nói, có thể làm; không tương 

ưng  thì  không  thể  được.  Cho  nên,  nhất  định  phải  đọc 

thuộc trước, phải  thường thường tư duy nghĩa l  ở bên 

trong. Đọc thuộc, nghĩ sâu, nỗ lực phụng hành thì tiền đồ 

của bạn là sáng lạn vô hạn. 

Tôi  bắt  đầu  học  Phật  năm  hai  mươi  sáu  tuổi.  Rất 

nhiều  bạn  đồng  tu  đều  biết,  tôi  không  có  phước  báo, 

cũng không có tuổi thọ.  hông chỉ một người, mà rất 



38 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nhiều người xem tướng đoán mạng cho tôi đều nói tôi 

không qua khỏi tuổi 45. Tôi tin, vì rất nhiều đời trong 

nhà  tôi  đều  không  qua  được  45  tuổi.  Tôi  không  có 

phước  báo  là  do  trong  đời  quá  khứ  tôi  không  có  tu 

phước.  May  mắn  tôi  vẫn  còn  một  chút  thiện  căn,  vẫn 

còn một chút thông minh trí tuệ đủ để tiếp nhận thiện 

pháp. Năm đó, lão cư sĩ Chu  ính Vũ đem “Liễu Phàm 

Tứ  Huấn”,  “Cảm  Ứng  Thiên”  giới  thiệu  cho  tôi.  Sau 

khi đọc xong, tôi cảm thụ rất sâu sắc, biết được khuyết 

điểm của mình liền sửa đổi tự làm mới. Tôi học nhẫn 

nhục, học nhường nhịn. Bây giờ vẫn còn một chút thọ 

mạng  và  dường  như  vẫn  còn  một  chút  phước  báo. 

Phước  báo  này  không  phải  là  của  đời  trước  tu  mà  do 

chính đời này đã tu được, thực tế mà nói, đắc lực ở lời 

dạy  dỗ  của  Ấn  Tổ.  Ba  loại  sách  này  tôi  đều  đã  giảng 

qua rất nhiều. Lần này các vị đồng tu mời tôi giảng lại 

lần  nữa.  Tôi  nói,  tốt  lắm.  Đây  cũng  chính  là  lúc  mọi 

người  học  Phật  công  phu  không  đắc  lực,  niệm  Phật 

không thể được công phu thành khối, tham thiền không 

thể được thiền định, nghiên giáo không thể được viên 

giải,  nguyên  nhân  ở  chỗ  nào  vậy?  Chúng  ta  phải  tìm 

cho ra nguyên nhân này, tiêu trừ nhân tố đó thì không 

luận tu học pháp môn nào, công phu liền được đắc lực. 

Hiện nay, thế giới này, mỗi một khu vực đều xảy ra 

tai nạn nhiều lần, năm sau nhiều hơn năm trước, lần sau 

nghiêm  trọng  hơn  lần  trước.  Chúng  ta  cần  phải  có  tâm 

cảnh  giác.  Tháng  trước,  có  một  vị  đồng  tu  ở  Âu  Châu 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

39  

đưa đến ba quyển sách lớn là “Tây Phương Cổ Lão Đích 

Dự  Ngôn”.  Tôi  dùng  thời  gian  hai  tuần  để  đọc.  Đọc 

xong, tôi mới thật sự hiểu rõ. Ngày trước chúng ta cũng 

có  xem  qua  một  số  quyển,  nhưng  là  tiết  lục  ra  không 

hoàn chỉnh nên không rõ, cũng là do tự mình tu dưỡng 

không đủ. Bây giờ nhìn thấy nguyên văn, nhìn thấy toàn 

bản, chúng ta mới hiểu được. Toàn thế giới đều biết, Đan 

Mã Tư là nhà dự ngôn nổi tiếng phương Tây. Con người 

này  thực  tế  mà  nói  cùng   hổng  tiên  sinh  trong  “Liễu 

Phàm  Tứ  Huấn”  là  nhân  vật  giống  nhau.  Ông  đối  với 

thay đổi của xã hội tương lai, tình huống bình loạn tính 

ra  rất  chính  xác,  nhưng  không  có  biện  pháp  hóa  giải. 

Trong “Liễu Phàm Tứ Huấn”,  hổng tiên sinh tính được 

rất chuẩn xác vận mạng của Viên Liễu Phàm nhưng cũng 

không  có  biện  pháp  sửa  đổi.  Viên  Liễu  Phàm  rất  may 

mắn gặp được Vân Cốc Thiền Sư dạy cho ông, mạng là 

tự mình tạo, đương nhiên tự mình có thể sửa. Cải tạo vận 

mạng, ông đã sửa thành công. Ở các triều đại của Trung 

Quốc, người giống như Liễu Phàm tiên sinh nhiều không 

thể đếm  xuể.  Bạn  hiểu được đạo l ,  hiểu được phương 

pháp, thì bạn liền có thể cải tạo vận mệnh, sáng tạo vận 

mệnh, tiền đồ của bạn là một mảng sáng lạn. Hiểu được 

đạo l  này là khó, không phải là một việc dễ dàng. Thấu 

triệt  hiểu  rõ  phương  pháp  cũng  không  phải  là  dễ.  Cho 

nên, chúng ta nhất định phải chăm chỉ học tập đạo l  này 

cho thật sâu sắc. 

Chúng  ta  ở  Singapore  có  cơ  hội,  có  thời  gian  dài 

giảng  đại   inh,  những  đạo  l   này  đều  có  thể  nói  rõ 



40 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

cùng các vị. Thế nhưng nghe một lần, hai lần, ba lần, 

bạn  thật  sự  có  thể  hiểu  rõ  hay  không?  Điều  này  chưa 

hẳn. Một lần, hai lần, ba lần là chỉ nghe nói mà thôi, tín 

tâm của bạn đều không thể kiến lập, huống hồ liễu giải. 

May  mà  phân  lượng  của bộ  “ inh Hoa  Nghiêm”  lớn, 

trước mắt với tiến độ này của chúng ta, tôi dự tính phải 

giảng đến mười lăm năm. Nếu như có duyên phận này, 

trong  15  năm  huân  tập,  tôi  tin  người  khai  ngộ  sẽ  rất 

nhiều.   hông  có  thời  gian  dài  đến  như  vậy  thì  làm 

không  được.   hông  thể  trực  tiếp  ở  hiện  trường  nghe 

inh  thì  bất  đắc  dĩ  phải  cầu  lần  sau.  Bạn  nghe  băng 

đĩa, xem VCD, hoặc là từ trên mạng mà mở xem, đây 

là  bất  đắc  dĩ  mà  cầu  k   thứ.  Nếu  như  mỗi  ngày  huân 

tập không gián đoạn để xây dựng tín tâm cũng cần phải 

có  thời  gian  từ  ba  đến  năm  năm  bạn  mới  có  thể  làm 

được.  Người  đời  nay  so  với  người  xưa  không  giống 

nhau.  Người  xưa  tâm  họ  định,  rất  thành  thật.  Tâm 

người thời nay bao chao, nông nổi, nếu không có thời 

gian  từ  ba  đến  năm  năm  thì  không  thể  xây  dựng  tín 

tâm, thậm chí có người phải mất tám năm,  mười năm 

mới thật sự có thể khai giải, thật sự có thể khế nhập. 

Chính tôi là một thí dụ rất tốt. Ngay trong một đời 

của tôi, tâm địa bình lặng, điểm này so với người khác 

thì  tôi  mạnh  hơn  được  một  chút.  Tôi  không  có  dục 

vọng, với người vô tranh, với đời vô cầu nên tâm địa 

tương đối bình lặng. Điều này đối với sự tu học có sự 

trợ giúp rất lớn. Nếu như tâm bạn không bình, tâm địa 

bạn nông nổi, dục vọng rất nhiều, muốn tranh lấy danh 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

41  

văn  lợi  dưỡng,  tham  muốn  năm  dục  sáu  trần,  đây  là 

chướng  ngại  lớn  nhất  của  sự  tu  hành.  Những  thứ  này 

tạo tội nghiệp, nên công phu của bạn không có lực, đạo 

l  ở ngay chỗ này. 

Một người tu hành thì một người được phước, một 

nhà tu hành thì một nhà được phước, một khu vực tu 

hành  thì  khu  vực  đó  tránh  khỏi  được  tất  cả  tai  nạn. 

Singapore  không  lớn,  chúng ta  ở  nơi  này  giảng  Kinh 

trước  sau  cũng  đã  mười  hai  năm  rồi.  Vì  sao  các  nơi 

khác cũng dùng mười mấy năm, thời gian giống nhau 

mà không có hiệu quả? Nơi này chúng ta xem thấy có 

một  ít  hiệu  quả,  nguyên  nhân  là  giáo  dục  của 

Singapore không giống giáo dục của những nơi khác. 

Con người nơi đây thành thật, giữ phép tắc, rất quy củ. 

Sau khi nghe Phật pháp rồi, họ chăm chỉ suy nghĩ, họ 

biết đi làm, họ cảm thấy đây là việc tốt nên chăm chỉ 

làm.  hi nhiều người cùng làm thì liền hình thành một 

tập  tục.  Một  quốc  gia  nhỏ  như  vậy  mà  có  thể  nhận 

được sự tôn kính của người khắp thế giới, tự nhiên có 

đạo l  của nó. Có thể thấy được đạo l  vẫn phải quy 

kết ở giáo dục. 

Tôi  nghe  người  khác  nói  với  tôi,  L   Quang  Diệu 

tiên sinh đã từng nhận qua giáo dục Anh ngữ, nếu như 

ông  nhận  qua  giáo  dục  Hoa  ngữ  thì  quản  l   của 

Singapore  so  với  bây  giờ  phải  tốt  hơn  gấp  mấy  lần. 

Đây  là  trí  huệ  chân  thật,  là  người  tái  lai,  không  phải 

phàm phu. 



42 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Giáo dục Hoa ngữ dạy người điều gì, chúng ta nên 

hiểu rõ. Trung Quốc từ Hạ, Thương, Châu ba đời, mãi 

đến cuối đời nhà Thanh, tông chỉ giáo dục không hề cải 

biến. Tông chỉ là ba việc:  

 -  Thứ nhất, dạy bạn hiểu rõ quan hệ giữa người và 

người, bạn phải nên làm người như thế nào. 

 -  Thứ hai, dạy bạn quan hệ giữa con người với hoàn 

cảnh tự nhiên. 

 -  Thứ  ba,  dạy  bạn  hiểu  rõ  quan  hệ  giữa  con  người 

và thiên địa quỷ thần. 

Bạn có thể thông đạt tường tận thì bạn chính là Thánh 

nhân. Giáo dục của nhà Phật cũng là ba sự việc này. Nhà 

Phật cho dù là Tiểu Thừa hay Đại Thừa, cho dù là tông 

phái nào, tông chỉ của giáo dục cũng là ba điều. 

 - Điều  thứ  nhất  là  chuyển  ác  làm  thiện,  trong  ngũ 

thừa Phật pháp là nhân thiên thừa, bạn không thể đọa 

vào ba đường ác. 

 - Điều thứ hai là chuyển mê thành ngộ, bạn liền có 

thể  siêu  việt  sáu  cõi  luân  hồi,  siêu  việt  ngoài  ba  cõi, 

làm  A  La  Hán,  Bích  Chi  Phật,  Bồ  Tát,  Phật  (Phật  ở 

trong thập pháp giới). 

 - Điều  thứ  ba  là  chuyển  phàm  thành  Thánh,  đó 

chính  là  siêu  việt  mười  pháp  giới,  trên  “ inh  Hoa 

Nghiêm” đã nói là Pháp Thân Đại Sĩ. 

Nếu chúng ta không nắm được cương lĩnh đối với 

giáo  dục,  bạn  học là  học  những gì? Bạn  thật  sự  minh 

bạch,  thật  sự  hiểu  rõ  thì  mới  biết  được  tri  ân  báo  ân. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

43  

Người  thế  gian  họ  không  biết  được  ân,  họ  báo  cái  ân 

gì? Tri ân báo ân ở trong Đại Thừa Phật pháp là khóa 

trình  mà  nhị  địa  Bồ  Tát  cần  phải  tu.  Các  vị  thử  nghĩ 

xem, địa vị này cao bao nhiêu? Hàng nhị địa Bồ Tát tu 

học  tổng  cộng  có  tám  khoa  mục,  đây  là  một  trong  số 

đó.  Mỗi  niệm  không  quên   “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu, 

 phụng sự sư trưởng” . Hai câu này là căn bản. Sau đó, 

từ  chỗ  này  phát  dương  quang  đại,  hiếu  thuận  tất  cả 

chúng sanh, phụng sự tất cả chúng sanh. “ inh Phạm 

Võng” là giới  inh. Trong  inh đã nói:  “Tất cả người 

 nam là cha ta, tất cả người nữ là mẹ ta”. Đây là đem 

tâm báo ân phát huy đến cực điểm. 

Chúng ta  ngày  nay  tiếp  xúc  với  rất  nhiều  tôn giáo 

khác nhau, tiếp xúc với rất nhiều chủng tộc khác nhau, 

dùng  lòng  thương yêu  chân  thành vô  điều  kiện,  vô  tư 

bố thí cúng dường. Có rất nhiều người cảm thấy rất k  

lạ,  họ  đến  hỏi  tôi:   “Thưa  pháp  sư!  Vì  sao  Ngài  phải 

 làm như vậy?” . Tôi nói:  “Đây là chúng ta thực hiện lời 

 dạy bảo của Phật trong “Kinh Hoa Nghiêm”. Chúng ta 

 hiểu rõ đạo lý này, biết được hư không pháp giới tất cả 

 chúng  sanh  chính  là  pháp  thân  thanh  tịnh  của  chính 

 mình, vậy thì làm sao có thể không ái hộ, làm sao có 

 thể  không  chiếu  cố,  làm  sao  có  thể  không  cúng 

 dường?” . Nếu mọi người đều hiểu rõ được đạo l , đều 

biết cách làm như vậy thì thiên tai nhân họa sẽ không 

còn  nữa.  Đây  chính  là  Phật  pháp,  thế  gian  có  mấy 

người thật sự hiểu được? 



44 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Chúng ta đã học được những lời dạy bảo này, nhất 

định  phải  đem  nó  biến  thành  đời  sống,  biến  thành  tư 

tưởng,  biến  thành  hành  vi  của  chúng  ta,  thì  chúng  ta 

mới có thể đạt được thọ dụng chân thật. Cho nên, Cảm 

Ứng  Thiên  không  thể  không  chăm  chỉ  nỗ  lực  tu  học. 

Trong  “Hội  biên”,  những  cố  sự  nhân  duyên  công  án 

thâu tập được rất là phong phú, chúng ta không thể giới 

thiệu từng việc, vì như vậy thời gian sẽ rất dài. Tôi ở 

chỗ này nhắc nhở các vị đồng tu phải chăm chỉ nỗ lực 

đọc tụng, thọ trì, tự cầu đa phước. 

*************** 

3Đạo l  của cảm ứng rất sâu, sự tích của cảm ứng rất 

rộng. Cổ nhân khích lệ chúng ta rất nhiều, thương yêu 

chu đáo mọi bề. Cổ thư dạy bảo chúng ta, trong thế xuất 

thế  gian  pháp,  tín  tâm  là  nhân  tố  thành  tựu  đệ  nhất. 

hông luận là mong cầu ở ngay trong đời này đạt được 

quả báo hạnh phúc m  mãn, hoặc là học Phật, hy vọng 

ngay trong đời này có thể vãng sanh Tịnh Độ, thân cận 

A Di Đà Phật cũng đều nhờ ở tín tâm, chúng ta phải nên 

cảnh giác đến. Phật ở trên  inh thường nói:  “Thế gian 

 vô  thường,  quốc  độ  nguy  thúy” .  Thọ  mạng  của  con 

người rất là ngắn ngủi, một hơi thở ra mà không hít vào 

thì đã qua đời khác. Chúng ta có một niệm tín tâm, đó 

chính là một niệm thiện căn; niệm niệm tín tâm chính là 

niệm niệm thiện căn tăng trưởng. Phải nên cấp thời nỗ 

lực tu học, nhất định không thể chờ  đợi.  Nếu như bạn 



3 Bắt đầu đĩa 3 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

45  

cho rằng vẫn còn ngày mai, vẫn còn năm tới, kiểu dáng 

ngơ ngơ ngác ngác, nhởn nhơ thì cả đời luống qua uổng 

phí, đến lúc lâm chung có hối cũng không còn kịp. Cho 

nên, chúng ta phải kiến lập tín tâm, phải tinh cần nỗ lực. 

Phật pháp không luận là tông phái nào, Hiển giáo, Mật 

giáo, v.v… Tổ sư Đại đức đều dạy chúng ta phải tu từ 

căn bản. Cái gì là căn bản? Tâm là căn bản. 

Trong thế pháp, Quảng Tử đã nói:  

 “Hỷ khí nghinh nhân như huynh đệ 

 Nộ khí nghinh nhân, tàn ư binh qua”. 

Lời  nói  này  rất  có  đạo  l .  Nhà  Phật dạy  chúng  ta: 

 “Tiếu  diện  nghinh  nhân” .  Các  vị  xem  đạo  tràng  của 

nhà Phật, kiến trúc thứ nhất là điện Thiên Vương. Thờ 

phụng  ở  ngay  trong  điện  Thiên  Vương  là  Di  Lặc  Bồ 

Tát. Tạo tượng Di Lặc Bồ Tát là tạo tượng Bố Đại Hòa 

Thượng.  Đây  chính  là  dạy  chúng  ta  phải  dưỡng  tâm, 

phải tu tâm, tâm phải lớn để có thể bao dung tha thứ, 

lấy hoan hỷ đối đãi tất cả chúng sanh, đối đãi tất cả mọi 

người. Đây là điều đầu tiên trong giáo dục của Phật Đà. 

Thành tựu của một người chính là ở đức hạnh. Đức 

hạnh chính là học vấn chân thật, vận dụng trí huệ chân 

thật.   hổng  Tử  là  một  người  bình  dân  thông  thường, 

không có địa vị, không có tiền của, vì sao Ngài có thể 

thành  tựu  thù  thắng  như  vậy?  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

tuy sinh ra ở hoàng tộc, nhưng Ngài đã từ bỏ tất cả địa 

vị,  tiền  của  v.v…,  thảy  đều  bỏ  hết,  trải  qua  đời  sống 

bình dân thông thường, thành tựu của Ngài là gì? Thực 



46 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

tế  mà  nói  chính  là  một  tấm  lòng  thương  yêu,  thanh 

tịnh, bình đẳng, ái hộ tất cả chúng sanh. Chúng ta trong 

quá trình tu học của bốn mươi năm, sắp gần năm mươi 

năm, tổng kết lời giáo huấn của Phật Bồ Tát đã tìm ra 

một  cương  lĩnh.   hởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  hành 

động của chúng ta đều có thể không trái với cương lĩnh 

này, y giáo phụng hành thì tự nhiên liền có thành tựu. 

Một đời tu học của tôi không có che dấu một chút 

nào, tất cả đều dâng hiến cho mọi người. Đầu tiên phải 

tu  tâm  chân  thành,  không  nên  sợ  người  ta  dùng  hư 

ngụy  đối  đãi  với  mình.  Chúng  ta  phải  đem  tâm  chân 

thành đối đãi người. Phải hiểu rõ họ đem tâm hư ngụy 

đối đãi ta là đương nhiên, tại sao vậy? Vì đối với chân 

tướng sự thật họ không hiểu rõ, họ không biết được hư 

không pháp giới tất cả chúng sanh là đồng một duyên 

khởi, họ không biết được hư không pháp giới là do một 

niệm tự tánh biến hiện ra, cho nên họ dùng tâm không 

thành thật để đối nhân, tiếp vật là đương nhiên đó mà. 

Phật  Bồ  Tát  minh  bạch  rồi.  Chúng  ta  tiếp  nhận  Phật 

pháp,  hun  đúc  sắp  gần  50  năm,  chúng  ta  cũng  minh 

bạch. Sau khi minh bạch rồi mà vẫn còn dùng tâm hư 

ngụy đối đãi với người thì đó là tội lỗi.  hông hiểu rõ 

thì không hề gì, hiểu rõ rồi thì không thể được. 

Dưỡng  tâm  chân  thành,  tâm  thanh  tịnh  của  chính 

mình. Tâm thanh tịnh chính là xả bỏ tất cả chấp trước, 

buông bỏ thị phi nhân ngã, những thứ này không để ở 

trong lòng thì tâm bạn liền được thanh tịnh. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

47  

Dưỡng tâm bình đẳng của chính mình, lìa khỏi tất cả 

vọng tưởng phân biệt, rời khỏi tất cả thị phi cao thấp thì 

tâm liền bình đẳng. Tâm thanh tịnh, bình đẳng chính là 

tâm chân thành, là tâm giác ngộ. Đem cái tâm này nhìn 

tất cả chúng sanh, nhìn tất cả vạn vật, lòng thương yêu 

tự  nhiên  liền  lưu  lộ  ra.  Cho  nên,  đề  “ inh  Vô  Lượng 

Thọ” vì chúng ta nêu ra cương lĩnh tu hành là năm chữ: 

 “Thanh Tịnh - Bình Đẳng - Giác” . Pháp môn Tịnh Độ 

chính là dựa trên thanh tịnh, bình đẳng mà hạ công phu. 

Thanh tịnh, bình đẳng là giác. Giác chính là chân thành, 

giác chính là từ bi. Đây là dưỡng tâm. 

Mỗi giờ, mỗi phút, niệm niệm quan tâm đến tất cả 

chúng sanh, nhất là chúng sanh khổ nạn. Phạm vi của 

khổ nạn rất sâu, rất rộng. Trong xã hội ngày nay, người 

có địa vị, có tiền của, họ cũng đang khổ nạn (việc này 

phần đông người thế gian lơ là). Họ khổ nạn ở chỗ nào 

vậy?  Sau  khi  chết rồi  họ  liền đọa  tam  đồ,  họ  làm  sao 

mà  không  khổ,  làm  sao  mà  không  gặp  nạn?  Những 

người này mê muội trong ngũ dục lục trần, không thể 

tự giác ngộ. Họ học Phật, thực tế mà nói, kiểu học Phật 

của họ là tiêu khiển Phật pháp, bỡn cợt Phật pháp, đối 

với Phật pháp không biết một tí gì, họ không có duyên 

phận nghe  inh, nghiên  cứu giáo l . Duyên phận của 

họ ở trong hí trường thế gian. Người thế gian thấy hạng 

người  này  sống  rất  hạnh  phúc,  có  không  ít  người 

ngưỡng  mộ.  Thảy  đều  là  sai  lầm!  Những  ngày  tháng 

hoan lạc đó của họ có thể qua được mấy ngày? Sau khi 

qua hết rồi thì họ luân lạc đến ba đường ác. Sự việc này 



48 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Phật  Bồ  Tát  nhìn  thấy  rất  rõ  ràng,  đây  là  chúng  sanh 

khổ nạn.  Cho nên loại  khổ  nạn  này  không  thấy  được, 

còn những cái khổ thiếu hụt cơm áo ở trước mắt thì rất 

rõ ràng, rất dễ thấy. 

Những người đại phú đại quí không biết học Phật, 

không hiểu được tu tâm, trong khoảng chớp mắt là đọa 

tam đồ. Loại khổ nạn này bạn không thể thấy được, nên 

mọi người chúng ta bỏ sót mất. Những người bây giờ 

bần  cùng  hạ  tiện,  nhưng  họ  một  ngày  từ  sớm  đến  tối 

biết niệm Phật. Chúng ta mở to mắt ra mà xem, qua vài 

năm  nữa  thì  họ  vãng  sanh  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc 

làm Phật, làm Bồ Tát, họ không có khổ nạn. Người thế 

gian điên đảo, họ chỉ nhìn thấy trước mắt, không nhìn 

vào chiều sâu. Nếu chúng ta không học Phật, không có 

tu  dưỡng  thì  cũng  không  biết,  chúng  ta  làm  gì  có  thể 

nghĩ đến những sự việc này? 

Thế  xuất  thế  gian  Thánh  Hiền,  chư  Phật  Bồ  Tát 

chính là một cái tâm từ bi. Nhà Phật thường nói:  “Từ bi 

 vi bổn, phương tiện vi môn” , chính là cái tâm này. Lại 

lấy  phương  tiện  khéo  léo  áp  dụng  trong  đời  sống,  áp 

dụng trong đối nhân xử thế để giáo hóa chúng sanh.  p 

dụng trong đời sống là tự hành, áp dụng trong đối nhân 

xử thế tiếp vật là hóa độ tha nhân. Tự hành, hóa tha là 

bổn trước  Chân Thành – Thanh Tịnh – Bình Đẳng – 

 Chánh  Giác  –  Từ  Bi.  Họ  thành  tựu  sự  nghiệp  của 

Thánh Hiền, siêu phàm nhập Thánh. Việc hiếu đạo, họ 

có khả năng tận hiếu. Đối người tiếp vật thì họ có đầy 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

49  

đủ lòng nhân từ, nhân ái với người, thương yêu với vật. 

Gặp việc thiện, họ sanh tâm hoan hỷ, thành tựu việc tốt 

cho người. Gặp việc ác, họ có khả năng nhẫn chịu. Bạn 

tỉ  mỉ  mà  quan  sát,  những  người  đó  một  niệm  chân 

thành, hòa khí, đoàn kết, nên phước đức của họ không 

thể tính đếm được. 

Các  vị  có  thể  xem  thấy  từ  Thế  Tôn,  từ   hổng  Tử. 

Phu Tử một đời đối nhân xử thế là  “Ôn, Lương, Cung, 

 Kiệm,  Nhượng”.   Hai  vị  Đại  đức  này  là  mẫu  mực  cho 

chúng  ta.  Phật  pháp  không  phải  là  tôn  giáo,  mà  Phật 

pháp  là  sư  đạo.  Đức   hổng  Tử  và  đức  Phật  Thích  Ca 

đều là mô phạm, là tấm gương tốt nhất cho chúng ta. Cả 

hai đều làm công tác giáo dục, người thế gian tôn xưng 

các Ngài là nhà giáo dục xã hội. Chúng ta là đệ tử của 

Thánh Hiền, phải nên hướng đến các Ngài mà học tập. 

Ấn  Quang  Đại  Sư  đặc  biệt  giới  thiệu  quyển  sách 

này để cho chúng ta có một chỗ bắt tay vào. Đây chính 

là phương tiện khéo léo mà trong Phật pháp gọi là  “Tối 

 sơ phương tiện” . 

Chúng  ta  xem  đoạn  thứ  nhất  của  bổn  văn.  Thái 

Thượng viết:  

“Họa phƣớc vô môn, 

Duy nhân tự chiêu. 

Thiện ác chi báo, 

Nhƣ ảnh tùy hình”. 



50 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Bốn  câu  này  là  tổng  cương  lĩnh  của  Cảm  Ứng 

Thiên. Toàn văn trên thực tế chính là chú giải của bốn 

câu  này,  thuyết  minh  một  cách  tỉ  mỉ  bốn  câu  này. 

Trong bốn câu, hai câu trước là chủ, hai câu sau là nền. 

Hai  câu  nói  này  nếu  các  vị  tham  thấu  thì  có  thể  hóa 

hung thành kiết, có khả năng thành Thánh, thành Hiền, 

cũng có khả năng làm Phật, làm Tổ. 

Họa  phước  từ  đâu mà  đến?  Là  tự làm,  tự  chịu,  do 

chính mình tạo ra. Đây là nguyên l  căn bản của cảm 

ứng. Phật pháp nói  “phá mê khai ngộ, ly khổ đắc lạc”  

chẳng phải là hai câu nói này hay sao? Mê-ngộ là năng 

chiêu;  khổ-lạc  là  sở  chiêu;  trí  và  lạc  là  phước;  mê  và 

khổ là họa. Đây là một thiên tông chỉ chủ yếu, là tổng 

thuyết  tồn  tâm  của  Thánh  Hiền  nhân.  Chúng  ta  nếu 

muốn  cầu  phước,  tránh  họa,  có  thể  làm  được  hay 

không? Cầu Phật Bồ Tát thần minh bảo hộ hay miễn xá 

tội  lỗi  cho  chúng  ta,  đây  đều  là  mê  tín,  không  hợp 

nguyên l  của cảm ứng. Nếu các bạn đem hai câu nói 

này tham thấu, bạn sẽ không cần đi cầu thần minh bảo 

hộ, vì biết đó là mê tín. 

 “Họa  phước  vô  môn,  duy  nhân  tự  chiêu” .  Họa 

phước là tự mình tạo, tự mình tu thiện, tự mình hồi đầu 

là được phước; tự mình tạo ác  mà không thể hồi đầu, 

đó  là  họa,  không  liên  can  gì  đến  người  khác.  Đạo  l  

này chúng ta phải hiểu, đây là chân l . Trên  inh Đại 

Thừa, Phật thường nói:  “Phật không độ chúng sanh” . 

Chúng sanh làm sao được độ? Là chúng sanh tự mình 

giác ngộ, tự mình độ mình.  “Ta tự ngộ, tự tu, tự độ” , 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

51  

đây là Phật nói lời chân thật. Tự ngộ, tự tu, tự độ, đó 

chẳng phải là  “duy nhân tự chiêu”  hay sao? Ta đọa lạc 

tam đồ, đọa lạc đến địa ngục cũng chẳng phải là người 

khác  can  thiệp  đến,  mà  là  tự  mình  tạo  tác  ác  nghiệp 

chiêu cảm đến ác báo, làm sao có thể trách người? Phật 

Bồ Tát tuy rất từ bi nhưng không thể thêm cho chúng ta 

một chút phước, cũng không thể nào thay cho chúng ta 

chịu một ít tội, hay miễn thứ cho chúng ta một ít tội, vì 

các  Ngài  làm  không  được.  Nếu  Phật  Bồ  Tát  làm  như 

vậy  thì  chúng  ta  liền  không  thể  tin  tưởng  các  Ngài. 

Phật  Bồ  Tát  dạy  bảo  chúng  ta,  hôm  nay  ta  hưởng 

phước, phước từ nơi nào đến; hôm nay ta thọ tội, tội từ 

nơi nào đến. Ngài đem chân tướng sự thật này nói cho 

chúng ta nghe tường tận, đem đạo l  giảng cho chúng 

ta nghe rõ ràng để chúng ta giác ngộ. Chúng ta không 

còn tạo ác nghiệp thì họa liền rời khỏi; chúng ta nỗ lực 

hành thiện thì phước liền hiện tiền, đây là lời giáo huấn 

chân thật của Phật Bồ Tát. Chúng ta nghe rồi, xem rồi, 

thấy hợp tình, hợp l , hợp pháp thì vui vẻ tiếp nhận, tự 

cầu  được  phước.  Cá  nhân  như  vậy,  gia  đình như vậy, 

xã  hội,  quốc  gia,  thế  giới  cũng  là  như  vậy.  Hy  vọng 

mọi người chúng ta tự mình trân trọng. 

 “Họa phước vô môn, duy nhân tự chiêu” . Câu này 

nói  rõ  nguyên  l   cảm  ứng  đạo  giao.  Văn  tự  tuy  đơn 

giản,  nhưng  đạo  l   sâu  thẳm.  Dùng  nhãn  quang  khoa 

học ngày nay để nhìn cái gọi là cảm ứng tâm điện. Tâm 

là  thật,  điện  là  tỉ  dụ.  Tỉ  dụ  luôn  không  thể  tỉ  dụ  đến 

được thỏa đáng, chỉ có thể tỉ dụ gần giống. Hiện tượng 



52 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

vật l  ở thế gian, tốc độ của điện là nhanh nhất, cùng 

với  tốc  độ  ánh  sáng  là  đồng  nhau.  Thế  nhưng  tốc  độ 

cảm ứng của tâm còn nhanh hơn không biết bao nhiêu 

lần  so  với  tốc  độ  ánh  sáng  và  điện,  nói  đơn  giản  là 

không thể so sánh. Tốc độ của sóng điện một giây mới 

có  ba  mươi  vạn  cây  số,  còn  trong  tâm,  tốc  độ  của    

niệm vừa sanh liền khắp hư không pháp giới. Chúng tôi 

trong lúc giảng đã nhiều lần nói qua với các vị, đây là 

nói nguyên l  của cảm ứng. 

Trong “Hội Biên”, nội dung rất phong phú, nêu ra 

rất nhiều công án, cố sự để chứng minh.    thật, những 

liệt  cử  chứng  minh  này  nêu  ra  không  hết.  Chỉ  cần 

chúng  ta  tĩnh  lặng  quan  sát  hoàn  cảnh  chung  quanh, 

liền  có  thể  thể  nghiệm  được  cảm  ứng  là  hiện  tượng 

chân thật, người phương Tây gọi là chân l . 

Đoạn thứ năm trong “Hội Biên” nêu ra một câu nói 

rất hay được trích từ trong “Đàn  inh” của Lục Tổ Huệ 

Năng  (Đại  Sư  Thiền  tông  đời  Đường):   “Nhất  thiết 

 phước  điền  bất  ly  phương  thốn” .  Câu  này  là  tổng 

thuyết, cùng một   với  “họa phước vô môn, duy nhân 

 tự chiêu”.   

 “Phương  thốn”   chính  là     niệm  của  ta.   hởi  tâm 

động  niệm  trong  lòng  liền  cảm  được  kiết  hung,  họa 

phước. Quả báo nhỏ gọi là kiết hung, lớn thì gọi là họa 

phước.  Phật  ở  trên   inh  nói:   “Kiết  hung,  họa  phước 

 đều do tâm tạo” , lại nói, “tội và phước” cùng “khổ và 

lạc”,  hai  loại  quả  báo  này  đều  là  do  ba  nghiệp  thân-



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

53  

ngữ-  tạo tác mà chiêu cảm. Người thế gian không hiểu 

được  đạo  l   này.  Nếu  như  thông  suốt  đạo  l   này,  họ 

mới  thực  sự  tự  cầu  đa  phước.   hông  hiểu  rõ  đạo  l  

này,  tùy  thuận  phiền  não  vọng  tưởng  của  chính  mình 

mà tạo tác thì quyết định chiêu cảm họa hung. Chúng 

ta muốn tiêu trừ thiên tai nhân họa của thế gian này, có 

thể làm được không? Đáp án là khẳng định, quyết định 

có thể làm được. Dùng phương pháp gì? Giáo dục! 

Lần này ở Âu châu, Cục trưởng văn hóa đến thăm 

tôi, nói về vấn đề hòa hợp chủng tộc, hòa hợp tôn giáo. 

Làm thế nào để mọi người đều có thể buông bỏ thành 

kiến  của  chính  mình,  tôn  trọng  lẫn  nhau,  hòa  thuận 

cùng ở với nhau? (Ông ấy ở Âu Châu chủ quản những 

sự  vụ  này).  Tôi  nói  với  ông  ấy  một  câu,  đó  là   “Giáo 

 dục” . Cổ Thánh Tiên hiền Trung Quốc dạy bảo chúng 

ta:   “Kiến  quốc  quân  dân,  giáo  học  vi  tiên” .  Bạn  kiến 

lập một chính quyền, kiến lập một quốc gia, bạn dùng 

phương  pháp  gì  để  thống  trị  nhân  dân?  Giáo  dục  là 

trước nhất. Ngày nay, nếu muốn đạt đến xã hội hài hòa, 

thế giới hòa bình, ngoài giáo dục ra thì không có biện 

pháp  thứ  hai.  Nội  dung  của  giáo  dục  là  gì?  Chính  là 

đạo l  của cảm ứng. Nếu đem đạo l  làm cho rõ ràng, 

đem chân tướng sự thật làm cho thông suốt, khởi tâm 

động niệm của chúng ta tự nhiên sẽ tốt hơn. Chúng ta 

nỗ  lực  hành  thiện.  Tiêu  chuẩn  của  thiện  là  thập  thiện 

nghiệp  đạo.  Nhiều  người  đều  có  thể  phụng  hành  thập 

thiện nghiệp đạo thì thiên tai nhân họa tự nhiên không 

còn nữa, không thể phát sinh. 



54 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Phật ở trên  inh giảng, nếu như vọng tưởng   niệm 

của chúng ta tùy thuận theo sân hận, tùy thuận theo đố 

kỵ, tà dâm thì hiện tượng địa ngục liền hiện tiền. Địa 

ngục từ đâu đến, ta cần phải hiểu rõ. Nếu như tùy thuận 

san  tham,  tham  không  biết  chán,  tự  mình  có  nhưng 

không thể xả ra bố thí là tạo nghiệp ngạ quỷ, cảnh giới 

ngạ  quỷ  liền  hiện  tiền.  Nếu  như  tùy  thuận  ngu  si,  thế 

nào gọi ngu si? Thế xuất thế gian pháp không có năng 

lực phân biệt chân-giả, không có năng lực phân biệt tà-

chánh,  không  có  năng  lực  phân  biệt  phải-quấy,  thậm 

chí  đến  thiện-ác,  lợi-hại  đều  điên  đảo,  đây  là  ngu  si. 

Ngu si là hành nghiệp của súc sanh. Cho nên, tham sân 

si  là  nghiệp  nhân  của  ba  ác  đạo.  Chúng  ta  bình  lặng 

quan sát quảng đại quần chúng trong xã hội này, ai mà 

không có tham  sân si? Không những có, mà còn đang 

không  ngừng  phát  triển  với  tốc  độ  tăng  trưởng  thật 

đáng lo sợ. Tham sân si, những   niệm này tăng trưởng 

thì ba đường ác hình thành rất nhanh. Sợ chúng ta chưa 

kịp đọa vào ba đường ác thì e rằng xã hội này đã biến 

thành địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh rồi. Các vị thử nghĩ 

xem, điều này có đáng sợ không? 

Ngày nay có một số người giác ngộ, những nhân chí 

sĩ muốn cứu vãn xã hội này, như Ấn Quang Đại Sư, Ngài 

dẫn đầu chúng ta, khải thị, bảo chúng ta cứu cấp kiếp nạn 

này. Đạo l  của nhà Nho không còn kịp nữa, đạo l  của 

nhà  Phật  cũng  không  còn  kịp,  nên  Ngài  mới  đề  xướng 

“Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”,  “Cảm  Ứng  Thiên”  và  “Văn 

ương Đế Quân Âm Trắc Văn” để cứu khổ, cứu nạn. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

55  

Trong tất cả ác nghiệp, sát nghiệp và dâm nghiệp là 

nặng  nhất.  Cho  nên,  đối  với  hai  loại  ác  nghiệp  này, 

trong “An Thế Toàn Thư” dùng độ dài của bài viết đặc 

biệt  nói  rõ,  nhắc  nhở  để  chúng  ta  chú   .  Hai  loại  ác 

nghiệp này là đại tội căn bản của họa hung. Thập thiện 

có  thể  cứu  vãn  vận  kiếp.  Niệm  Phật  là  thiện  pháp  đệ 

nhất. Sau cùng họ có “Tây Quy Trực Chỉ”, khuyên dạy 

chúng ta niệm Phật cầu sanh Thế giới Cực Lạc. 

Nghiệp nhân của ba đường ác, chúng ta hiểu rõ rồi, 

còn ba đường thiện. Trong ba đường thiện, cõi A Tu La 

tuy  có  thể  hành  thiện,  tâm  hạnh  cùng  với  thập  thiện 

nghiệp đạo tương ưng, thế nhưng tập khí ngạo mạn của 

họ quá nặng, nóng nảy quá nặng, tâm hiếu thắng cũng 

quá mạnh nên đọa đến cõi A Tu La. Nếu có thể kiên trì 

giữ ngũ giới, thập thiện, khởi tâm động niệm, đối nhân 

xử thế tiếp vật tuân thủ nguyên tắc này thì có thể được 

thân người. Nếu như có thể đem thập thiện nghiệp đạo 

nâng cao, làm được rất viên  mãn thì đó là Thiên đạo. 

Trong  giáo  dục  Phật  pháp,  mục  tiêu  thứ  nhất  là  dạy 

người  đoạn  ác  tu  thiện.  Đây  chính  là  bảo  chứng  cho 

chúng ta đời sau không đọa ác đạo, ngoài ra còn có thể 

được phước báu trời người, nhưng không thể siêu việt 

tam giới, siêu việt sáu cõi luân hồi. 

Người  thông  minh  hơn  một  chút  biết  được  ba 

đường  thiện  cũng  không  phải  là  biện  pháp,  không  có 

khả  năng  giải  quyết  gốc  rễ,  nên  phải  hướng  cao  lên, 

siêu  việt  tam  giới,  như  A  La  Hán  đã  biết  được  nhân 

ngã,  biết  được  chân  tướng  sự  thật,  giống  như  trong 



56 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

“ inh  im Cang” đã nói:  “Nhất thiết hữu vi pháp, như 

 mộng huyễn bào ảnh” . Cho nên, buông bỏ chấp trước 

đối  với  ta  chính  là  Phật  pháp  thường  nói  “vô  ngã” , 

cũng chính là hữu ngã thì có sáu cõi luân hồi, vô ngã 

thì  sáu  cõi  luân  hồi  liền  không  có.  Siêu  việt  sáu  cõi 

luân hồi thì chứng được quả A La Hán. 

Nếu như họ hiểu rõ những hiện tượng này trong vũ 

trụ là duyên khởi,  tánh không. Những hiện tượng này 

từ đâu đến? Sáu cõi từ đâu đến? Mười pháp giới từ đâu 

đến? Tất cả những hiện tượng này là đồng một duyên 

khởi. Hiểu rõ đạo l  này thì ngay đến chấp trước nhỏ 

nhất  cũng  xả  bỏ,  vì  biết  được  chấp  trước  là  sai  lầm. 

Cảnh giới này cao hơn so với A La Hán, có thể chứng 

được địa vị Bích Chi Phật. 

Giác  ngộ  nhân  không,  lại  có  thể  phát  tâm  giúp  đỡ 

tất  cả  chúng  sanh,  dạy  bảo  tất  cả  chúng  sanh  học  tập 

lục độ, đó chính là sự nghiệp của Bồ Tát. 

Nếu lại đem từ bi chân thành, từ bi bình đẳng tự độ, độ 

người,  đây  chính  là  sự  nghiệp  của  Phật.  Những  lời  này 

Phật đã nói và đã làm, đây  là giảng nói đến  chánh báo. 

Phật là người, Bồ  Tát cũng là người.  Chỉ  cần  một niệm 

hồi đầu liền siêu phàm nhập Thánh. Tại vì sao chúng ta 

không  nỗ  lực,  không  nghiêm  túc  học  tập?  Học  tập  theo 

Phật Bồ Tát được đại kiếp đại lợi, phước báu vô biên. 

iết hung họa phước “vô môn” chính là không nhất 

định,  không  có  định  pháp,  đều  ở  trong  một  niệm  của 

con  người.  Người  phàm  chỉ  biết  một  niệm  thiện  ác, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

57  

không biết được trong thiện ác còn có khác biệt nhiều 

đến như vậy. Phật pháp giảng cho chúng ta nghe  một 

cách thấu triệt, chánh báo của chúng ta chuyển rồi thì y 

báo  liền  theo  đó  mà  chuyển  đổi  (y  báo  là  hoàn  cảnh 

chúng  ta  đang  ở).  Trên  “ inh  Hoa  Nghiêm”  đã  nói, 

Thế giới Hoa Tạng là hoàn cảnh sinh hoạt của T  Lô 

Giá Na Phật. Lại xem, Thế giới Cực Lạc là hoàn cảnh 

sinh hoạt của A Di Đà Phật, gọi là hương đài, bảo thọ. 

Thanh tịnh, trang nghiêm từ đâu mà ra vậy? Đều là từ 

chân  thành,  từ  bi,  bình  đẳng  giáo  hóa  chúng  sanh  mà 

chiêu cảm biến hiện ra. 

Ngày nay, chúng ta cư trú trên địa cầu này (địa cầu 

là  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  chúng  ta),  mọi  người  đều 

nhìn thấy, đều nghe thấy địa cầu này đã bệnh rồi, bệnh 

rất  nghiêm  trọng,  nơi  nơi  đều  là  thiên  tai  nhân  họa. 

Thiên tai nhân họa từ nơi nào đến vậy? Từ tham sân si 

mà biến hiện ra. Tâm tham nặng thì thủy tai liền hiện 

tiền; tâm sân nhuế nặng thì hỏa tai liền hiện tiền; ngu si 

là phong tai; tâm địa không bình đẳng là địa chấn.  ã 

hội đại chúng bây giờ có tâm trạng như thế nào thì sẽ 

chiêu  cảm  những  thiên  tai  nhân  họa  như  thế  đó.  Cho 

nên tôi thường nói, thiên tai nhân họa có thể tiêu trừ, có 

thể hóa giải, nhưng những sự việc này chính trị không 

làm  được,  quân  sự  vũ  lực  không  làm  được,  kinh  tế 

không  làm  được,  khoa  học  k   thuật  cũng  không  làm 

được, mà do ở lòng người phải chuyển biến nhân tâm, 

chỉ có sự dạy dỗ của Thánh Hiền mới có thể làm được. 

Giáo học của Thánh Hiền là giáo học bình đẳng. 



58 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Tôi tiếp xúc và trò chuyện với rất nhiều lãnh tụ tôn 

giáo trên thế giới. Bây giờ mọi người đều   thức được 

rằng  tai  nạn  thế  gian  này  thật  đáng  sợ.  Họ  đều  mong 

cầu chúng ta làm sao có thể hòa bình, hòa thuận cùng ở 

với nhau, có thể hợp tác lẫn nhau. Ý thức này rất là tốt. 

Trong Phật pháp nói, thỉ giác bắt đầu giác ngộ rồi. Đây 

là  một  hiện  tượng  tốt.  Nếu  muốn  thực  hiện  nguyện 

vọng  của  chúng  ta  thì  phải  qua  giáo  dục.  Tôi  nói  với 

họ,  bây  giờ  tôn  giáo  không  có  cách  gì  giải  quyết  vấn 

đề, bởi vì chúng ta chỉ có “Tôn” mà không có “Giáo”. 

Mọi  người  nghĩ  thử  xem  có  đúng  hay  không?  Tôi  đã 

nói  trong  hội  nghị  hòa  bình  tôn  giáo  thế  giới  ở  Paris, 

chúng ta có “tôn”, cần phải coi trọng “giáo dục”. “Tôn 

giáo”, giáo là giáo dục, làm thế nào dạy bảo tín đồ của 

các  vị  phát  huy  đại  ái  bình  đẳng.  Trong  Thiên  Chúa 

giáo, Ki Tô giáo nói:  “Thượng đế ái thế nhân” . Các vị 

nghĩ xem, câu nói  “Thượng đế ái thế nhân”  này tuyệt 

nhiên không phải nói Thượng đế chỉ yêu thương tín đồ 

của Ngài. Người tín ngưỡng Thượng đế thì Thượng đế 

yêu  thương  họ;  người  không  tín  ngưỡng  Thượng  đế, 

Thượng đế vẫn yêu thương họ, bởi vì Ngài yêu tất cả 

thế  nhân  mà,  không  thể  nói  có  khác  biệt  ở  trong  đó. 

Nhà  Phật  nói  nhân  từ  bình  đẳng,  ái  hộ  tất  cả  chúng 

sanh. Dùng tâm yêu thương chân thành ban pháp vô tư, 

vì tất cả chúng sanh phục vụ vô điều kiện, vậy thì vấn 

đề  này  liền  được  giải  quyết.  Nếu  còn  mang  điều  kiện 

thì không thể giải quyết được vấn đề, cho nên phải vô 

điều  kiện  mà  vì  tất  cả  chúng  sanh  phục  vụ.  Chúng  ta 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

59  

học rồi thì phải làm được. Học rồi mà không làm được 

vậy có ích gì? Ta chiêu cảm đến vẫn là tai nạn. Sau khi 

học rồi thì phải lập tức áp dụng, phải làm cho được. 

Ngày nay chúng ta thăm hỏi các tôn giáo, các dân 

tộc, chúng ta phải đem lòng yêu thương chân thành, vô 

tư  cúng dường,  nhiệt  tình giúp  đỡ.  Chúng  ta  được  lời 

hưởng  ứng,  chứng  minh  Phật  Bồ  Tát  đã  nói,  chứng 

minh  “Thái  Thượng”  đã  nói  là   “duy  nhân  tự  chiêu” . 

Chúng ta chiêu cảm đến là rất nhiều chúng sanh cũng 

yêu  mến đối với chúng ta. Từ điểm này, chúng ta liền 

có thể thể hội một cách sâu sắc, xã hội an định, thế giới 

hòa bình là có hy vọng. Phải nhờ vào các tôn giáo trên 

khắp  thế  giới  nhiệt  tâm  dẫn  dắt,  phát  huy  đại  ái,  vậy 

mới có thể giải quyết tai họa trước mắt. Ý này chúng ta 

nên thể hội sâu sắc. 

***************** 

4Chúng ta đã giảng hai câu đầu của Cảm Ứng Thiên 

là  “Họa phước vô môn, duy nhân tự chiêu”.  Trong Hội 

Biên đã nêu ra những công án nhiều đời, sự chứng thực 

nhiều  không  kể  xiết,  mỗi  việc  đều  phải  nên  đọc  thuộc, 

nghĩ sâu. Vì thời gian hạn chế, chúng ta không thể giới 

thiệu  từng  điều,  từng  điều,  mà  chỉ  có  thể  lựa  chọn  vài 

điều, đem trọng điểm nói rõ ràng với mọi người. 

Phật trong đại  inh thường bảo với chúng ta:  “Mất 

 thiết  thuyết  tùng  cảm  tưởng  sanh” ,  đây  là  Phật  tri, 



4 Bắt đầu đĩa 4 



60 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Phật kiến.  “Duy nhân tự chiêu”  cũng chính là   này. 

Cổ đức nói với chúng ta, người phàm vọng tưởng quá 

nhiều. Ở trong rất nhiều vọng tưởng có thể phân làm ba 

loại là quá khứ vọng tưởng, hiện tại vọng tưởng và vị 

lai vọng tưởng. 

Thường  thường  nghĩ  đến  quá  khứ,  vinh  nhục  của 

quá khứ, những ân oán quá khứ đã kết với mọi người, 

bi-hoan, ly-hợp. Loại này đều thuộc về vọng tưởng quá 

khứ.  Nhất  là  người  có  tuổi  tác  lớn,  luôn  nghĩ  đến 

những sự việc thời thiếu niên của họ, sự việc cứ nghĩ đi 

nghĩ  lại,  vĩnh  viễn  cứ  lặp  đi  lặp  lại  những  việc  xưa. 

Đây là thuộc về vọng tưởng quá khứ. 

Có  những  sự  việc  ở  trước  mặt,  hoặc  là  phải  làm, 

hoặc là không nên làm, luôn luôn do dự, không quyết 

định. Loại này thuộc về vọng tưởng của hiện tại. 

Loại  thứ  ba  là  nghĩ  đến  tương  lai.  Những  sự  việc 

của tương lai thực tế là những lời nói chưa thể dự liệu. 

Có những việc không thể có, nhưng họ cũng nghĩ đến 

được,  hoặc  là  tiền  của,  địa  vị,  quyền  thế.  Loại  này 

thuộc về vọng tưởng vị lai. 

Ba loại vọng tưởng này là vô lượng vô biên,  niệm 

niệm không hề gián đoạn, một vọng niệm tiếp theo một 

vọng niệm. Những vọng niệm này chúng ta không thể 

xem thường, cho rằng những vọng niệm này không có 

quan trọng, vậy thì ta sai rồi. Một vọng niệm chính là 

một nghiệp nhân. Nghiệp nhân gặp được duyên thì quả 

báo  liền  hiện  tiền.  Thiện  niệm  có  thiện  báo,  ác  niệm 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

61  

nhất định cảm đến ác báo. Quả báo thiện ác một mảy 

lông cũng không lọt, đây chính là căn nguyên của kiết 

hung  họa  phước  mà  thiên  văn  chương  này  đã  nói. 

Thánh Hiền thế xuất thế gian thường dạy bảo chúng ta, 

chúng ta phải nên ghi nhớ, phải nên suy nghĩ sâu, phải 

nên gắng thực hiện. 

Trong  Hội  Biên  có  nêu  ra  một  câu  chuyện  (câu 

chuyện  này  trong  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”  cũng  có). 

Thời  Tống  triều  có  một  người  tên  Vệ  Trung  Đạt  (câu 

chuyện của người này lưu truyền rất rộng, không chỉ có 

rất  nhiều  người  thời  đó  biết  được,  mà  người  đời  sau 

biết được cũng rất nhiều, do lưu truyền ghi chép ở trên 

sách).  Năm  đó,  ông  nhận  chức  ở  Hàn  Lâm  Viện,  có 

một hôm bị vua Diêm La bắt đi. Sự việc này người bây 

giờ  nghe  qua  dường  như  là  thần  thoại,  rất  khó  bảo 

người tin theo, nhưng k  thật, sự việc này là thật. Tôi 

lúc  nhỏ  gặp  một  việc,  tôi  ghi  nhớ  rất  rõ  ràng,  quê 

hương chúng tôi là một thành thị nhỏ. Thành thị này là 

thành  cổ,  xây  dựng  thời  nhà  Hán  đến  ngày  nay  đã  có 

2.000  năm  lịch  sử.  Lúc  nhỏ,  tôi  có  một  khoảng  thời 

gian ngắn ở dưới thôn quê, cách xa thành phố có đến 

hai mươi lăm dặm đường. Lúc đó muốn lên thành phố 

là phải đi bộ, đại khái phải đi hơn hai giờ, cũng không 

xem  là  quá  xa.  Tôi  ở  nhà  của  ông  ngoại.  Cách  nhà 

ngoại  tôi  đại  khái  một  hay  hai  căn,  có  một  người  bị 

bệnh nặng. Người bệnh nói:  “Thành Hoàng muốn kéo 

 ông đi làm người hầu” . Người ta hỏi:   “Thành Hoàng 

 bắt ông làm những việc gì?”.  Ông nói:  “Đi gánh đồ” . 



62 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Hỏi:   “Tại  vì  sao  phải  gánh  đồ?”.   Ông  nói:   “Thành 

 Hoàng  lão  gia  muốn  dọn  nhà,  bắt  rất  nhiều  người  đi 

 gánh  đồ,  và  cũng  muốn  bắt  ông  đi” .  Người  nhà  hỏi: 

 “Vậy thì phải làm sao?”.  Ông nói:  “Các người có thể 


 đốt  giấy  tiền  vàng  bạc  cho  tôi,  để  tôi  đi  thuê  người 

 khác,  vậy  thì  tôi  không  cần  phải  đi” .  Cho  nên  người 

trong nhà liền đốt giấy tiền vàng bạc, người giấy, ngựa 

giấy cho ông rất nhiều. Sau khi ông đi thuê người làm 

xong, bệnh của ông liền khỏi. Chúng tôi nghe rồi liền 

cảm  thấy  rất  k   lạ,  tại  sao  Thành  Hoàng  muốn  dọn 

nhà? Sau đó ba ngày,  miếu Thành Hoàng bị quân đội 

chiếm lấy. Quân đội lấy miếu Thành Hoàng làm doanh 

trại, những thần tượng bên trong đều bị hủy hoại. Lúc 

này mới vỡ lẽ ra miếu Thành Hoàng bị quân đội chiếm 

lấy. Thành Hoàng lão gia ba ngày trước đã dọn nhà đi 

rồi. Đây là sự thật  mà  chúng tôi chính  mắt nhìn thấy. 

Cho nên,  “ngẩng đầu ba thước có thần minh” , cho dù 

ta tin hay không tin, ta tin vẫn có, ta không tin vẫn có. 

Người bây giờ không đọc sách Thánh Hiền, không tin 

tưởng lời khuyên dạy trung thật. Những sự việc chính 

mắt tôi nhìn thấy rất nhiều, cho nên đối với những điển 

tích  ghi  chép  của  người  xưa,  tôi  đều  tin  sâu,  không 

nghi.  Những  tiểu  thuyết  thần  thoại  như  Liêu  Trai  Chí 

Dĩ, Duyệt Vi Thảo Đường Bút   , Tử Bất Ngữ, tuyệt 

đại đa số là sự thật, không phải là bịa đặt không chứng 

cứ, không phải là chuyện ngụ ngôn. 

Vệ Trung Đạt bị Diêm Vương bắt đi. Sau khi bắt đi, 

phán quan liền điều tra việc thiện ác mà cả đời ông đã 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

63  

tạo.  ết quả án kiện, những việc ác mà ông đã tạo chất 

đầy  một  đống  to  như  núi,  còn  việc  thiện  chỉ  có  một 

quyển.  Nói  cách  khác,  cả  đời  ông  đã  tạo  chỉ  có  một 

việc  thiện.  Sau  khi  nhìn  thấy,  ông  liền  nói  với  phán 

quan:  “Tôi vẫn chưa đến 40 tuổi, làm gì mà tôi đã tạo 

 nhiều  việc  ác  đến  như  vậy?” .  Phán  quan  liền  nói  với 

ông:   “Những  việc  tạo  tác  này  là  khởi  tâm  động  niệm 

 của ông. Ông khởi lên một ác niệm thì trong âm tào địa 

 phủ liền có án kiện lưu giữ ở đó, chẳng phải đợi ông 

 tạo  tác.  Nếu  ông  tạo  tác  thì  tội  ông  càng  nặng,  càng 

 sâu.  Khởi  lên  một  niệm  ác  liền  lưu  lại  một  án  kiện” . 

Ông  liền  hỏi:   “Vậy  một  ý  niệm  thiện  của  tôi,  đó  là 

 gì?” .  So  sánh  việc  thiện  ác  của  ông  trước  đây,  xem 

thấy ác niệm nhiều đến như vậy, vua Diêm La rất tức 

giận,  nói:   “Mang  cân  đến  đây  để  cân  thử” .   hi  vừa 

cân lên, lỗi lầm của ông nhiều đến như vậy thế mà nhẹ; 

còn  một  việc  thiện  này  của  ông  vậy  mà  nặng.  Vua 

Diêm La liền rất hoan hỷ. Ông liền hỏi Diêm Vương: 

 “Việc thiện đó của tôi rốt cuộc là việc thiện gì vậy?” . 

Diêm  Vương  nói:   “Lúc  đó  Hoàng  đế  muốn  xây  dựng 

 một công trình, nhưng công trình này có thể không cần 

 phải làm, tốn tiền của của nhân dân. Ông dâng lên một 

 tờ tấu sớ, khuyên Hoàng đế không nên làm. Đây là do 

 ông dụng tâm chân thành, thật tâm dâng lên tấu sớ” . 

Ông nói:  “Nhưng Hoàng đế không nghe” . Diêm vương 

nói:  “Nếu như Hoàng đế nghe theo thì phước báu của 

 ông  còn  lớn  hơn.  Vua  không  nghe,  nhưng  nhờ  lòng 

 chân thành của ông, nên ông có được cái ý niệm này. 



64 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

 Đây  là  một  việc  thiện  nên  rất  nhiều  việc  ác  của  ông 

 đều  bị  đè  xuống” .  Công  án  này  rất  đáng  để  chúng  ta 

phản tỉnh. Diêm vương nói với ông, bởi vì cái ác của 

ông đã tạo quá nhiều, nên tiền đồ của ông sẽ có chướng 

ngại.  Vốn  dĩ  trong  số  mệnh  ông  làm  đến  Tể  tướng, 

nhưng nay Thừa tướng ông cũng không có phần. Chức 

quan  của  ông  chỉ  làm  đến  Sử  bộ  thượng  thư  (Sử  bộ 

thượng thư tương đương với bây giờ là Bộ trưởng chủ 

quản dân chính, thông thường gọi là Bộ trưởng Bộ nội 

chánh), vậy là bị giáng xuống một cấp. Cho nên tạo tác 

thiện ác, chúng ta thường gọi là ba nghiệp. Chúng ta từ 

sớm đến tối, thân ngữ   đều đang tạo nghiệp. Động tác 

của  thân  thể,  lời  nói  trong  miệng,     niệm  trong  lòng, 

nếu tương ưng với mười thiện là thiện, trái nghịch với 

thiện là ác. Đây là tiêu chuẩn lớn, còn những việc nhỏ 

thì nhiều không kể xiết. 

Giới luật oai nghi ở trong nhà Phật, thực tế mà nói, 

bây giờ không có người nào làm được. Liên Trì Đại Sư, 

Ngẫu Ích Đại Sư đời nhà Minh cực lực đề xướng “Sa Di 

Luật  Nghi”,  vì  chúng  ta  đã  đem  tiêu  chuẩn  của  thiện 

giáng xuống thấp rồi. Chúng ta có thể đem “Sa Di Luật 

Nghi”  mười  giới  điều,  hai  mươi  bốn  oai  nghi  làm  đến 

được,  thì  ta  chính  là  đệ  tử  chân  chính  của  Phật.  Thế 

nhưng, ngày nay đời sống vật chất nâng cao, quan niệm 

đạo đức bị xuống thấp, nên mười giới, hai mươi bốn oai 

nghi  đều  không  làm  được.  Các  vị  đồng  tu  đều  biết, 

Hoằng Nhất Đại Sư cả đời phụng trì ngũ giới, thập thiện. 

Đối với người, ông tự xưng là xuất gia Ưu Bà Tắc. Ngài 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

65  

đầy đủ đức hạnh, cả đời làm người đoan chánh, làm đến 

được  danh  xứng  đối  với  thực.  T    heo  là  giả,  không 

phải chân thật, T   heo chân thật không làm đến được. 

Cho nên, làm một cư sĩ xuất gia còn có thể làm được, thọ 

trì năm giới mười thiện, vậy thì danh xứng với thực. 

thực, dùng xuất gia Ưu Bà Tắc không phải bắt 

đầu từ Hoằng Nhất Đại Sư. Chúng ta xem thấy ở trong 

sách, dùng danh phận này là Thành Thời, học trò của 

Ngẫu  Ích  Đại  Sư.  Ngẫu  Ích  Đại  Sư  tu  hành  rất  chăm 

chỉ.  Sau  khi  thọ  xong  ba  đại  giới  đàn,  Ngài  đem  giới 

T  kheo xả đi. Tại vì sao Ngài xả bỏ giới T   heo? T  

heo  giới đích  thực  làm  không được,  hơn nữa  truyền 

thừa  của  giới  T    heo  không  đúng  pháp,  chính  là 

không thể đắc giới T   heo. Cho nên Ngẫu Ích Đại Sư 

nói,  Trung  Quốc  từ  sau  đời  Nam  Tống  không  có  T  

heo, đến cuối đời nhà Minh làm  sao có thể đắc giới 

T   heo? Đây là hữu danh vô thực. Vì vậy, sau khi thọ 

giới rồi thì Ngài thoái giới. Ngài tự mình cả đời phụng 

trì Bồ Tát giới, Sa Di giới, tự mình xưng là Sa Di Bồ 

Tát giới. Việc này có thể làm được. Lão sư xưng là Sa 

Di,  nên  học  trò  không  dám  xưng  Sa  Di,  Thành  Thời 

(đồ đệ  của  Ngài)  tự  xưng  là xuất gia  Ưu  Bà  Tắc.  Tôi 

xem trong sách, Thành Thời là người đầu tiên xưng là 

xuất gia Ưu Bà Tắc, gần đây xem thấy Hoằng Nhất Đại 

Sư cũng dùng xưng hô này. Danh xứng với thực! 

Chúng ta ở thời đại này tu hành, có thể thật sự làm 

được năm giới  mười thiện, thành thật niệm Phật cầu 



66 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

vãng  sanh  Tịnh  Độ  thì  nhất  định  được  vãng  sanh. 

Người muốn sanh Tịnh Độ rất nhiều, nhưng tại sao đi 

không được? Đi không được đương nhiên là vì ta có 

chướng  ngại.  Chướng  ngại  gì?  Thế  duyên  không 

buông  bỏ!  Điều  này  rất  quan  trọng.  Phàm  là  người 

chân  thật  cầu  vãng  sanh  thì  phải  buông  bỏ  tất  cả, 

quyết  định  không  tiêm  nhiễm.  Chúng  ta  ở  thế  gian 

này, nếu như tự mình có duyên phận, có thể thay thế 

xã  hội,  có  thể  thay  thế  đại  chúng  làm  một  chút  việc 

tốt thì tận sức mà làm. Trong Phật pháp thì rộng kết 

thiện duyên. 

Các vị xem Hư Vân Lão Hòa Thượng đời cận đại 

(mọi  người  chúng  ta  đều  rất  quen  thuộc),  Lão  Hòa 

Thượng  dùng  pháp  duyên  cùng  sức  ảnh  hưởng  của 

Ngài đến khắp nơi kiến lập đạo tràng, giúp đỡ người 

xuất gia trẻ tu hành. Sau khi đạo tràng xây xong liền 

giao ngay, trước sau không hề hỏi qua. Đây là tu đại 

phước báu, chúng ta phải nên học tập. Sức ảnh hưởng 

của ta rất yếu kém, không thể so với Lão Hòa Thượng, 

chúng ta khuyên dạy rất nhiều vị đồng tu có năng lực 

phát tâm xây dựng đạo tràng loại nhỏ. Tịnh Tông Học 

Hội  ngày  nay  trên  toàn  thế  giới  cũng  có  năm,  sáu 

mươi  cái.  Mỗi  một  Tịnh  Tông  Học  Hội  đều  độc  lập. 

Chúng ta dùng sức ảnh hưởng thúc đẩy tới thành công. 

Sau khi thành tựu rồi, có còn hỏi đến nữa hay không? 

hông  hỏi  qua  nữa.  Nếu  như  ta  còn  muốn  hỏi  qua, 

nghĩa  là  ta  vẫn  còn  bận  tâm,  vậy  thì  không  thể  vãng 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

67  

sanh.  Phải  buông  bỏ  triệt  để  thân  tâm  thế  giới,  nhất 

trần  bất  nhiễm  thì  chúng  ta  nhất  định  nắm  chặt  phần 

vãng  sanh.  Điểm  này  rất  trọng  yếu.  Cho  nên,  có  thể 

vãng  sanh  hay  không  vẫn  là  ở  chính  nơi  ta,  không  ở 

ngoại  cảnh.  Danh  vọng  lợi  dưỡng,  ngũ  dục  lục  trần 

quyết không thể tiêm nhiễm. 

Phật  ở  trên   inh  nói  rất  hay:   “Tài-  sắc-  danh- 

 thực-  thùy,  địa  ngục  ngũ  điều  căn” ,  còn  vướng  một 

điều là ta không thể tránh khỏi địa ngục, ta làm sao có 

thể  vãng  sanh?  Điều  này  phải  nghiêm  túc  ghi  nhớ, 

không thể tham trước. Cả đời ta nên tùy duyên, không 

phan duyên. Tùy duyên hoan hỷ, thế nào cũng tốt, mỗi 

ngày ăn được no, mặc được ấm, một lòng hướng đạo. 

Tôi cả đời chính là làm cái việc này, giảng  inh thuyết 

pháp,  hoằng  pháp  lợi  sanh,  tất  cả  cái  khác  đều  không 

hỏi, cả đời không có đạo tràng, cả đời cũng không có 

đồ  chúng.  Ngày  trước,  những  người  xuất  gia  là  Hàn 

Quán Trưởng nhận, không phải tôi nhận; đặt pháp danh 

đều là Hàn Quán Trưởng đặt, không phải là tôi đặt. Tôi 

mong muốn mọi người cố gắng tu học. Tôi bây giờ tuổi 

tác đã lớn, người xưa nói đến lúc phải nên chết rồi, bảy 

mươi ba, tám mươi bốn Diêm Vương không mời cũng 

tự mình đi, còn có cái gì đáng lưu luyến? Cả đời không 

quản người, không quản việc, không quản tiền, đến lúc 

già rồi vẫn còn quản thì đặc biệt sai lầm. Thân tâm thế 

giới tất cả buông bỏ, sống một ngày vì Phật Bồ Tát làm 

việc một ngày. 



68 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Năm nay, lớp bồi dưỡng khóa thứ năm chúng ta có 

thể  sẽ  khai  giảng.  Phòng  ốc  của  trường  ở  nơi  Dương 

Thố cảng, sau khi lấy lại thì số người có thể tăng thêm. 

Tôi liền nghĩ đến dạy học khóa thứ năm, các vị học trò 

hiện tại đều có thể làm thầy giáo. Một thầy giáo dạy hai 

học  sinh,  chế  độ  này  của  chúng  ta  rất  đặc  thù  là  một 

người dạy hai học sinh. Bây giờ các vị cần phải chuẩn 

bị hết mức, chuẩn bị “Nội Điển Giảng Tòa Chi Nghiên 

Cứu” và “Thật Dụng Giảng Diễn Thuật”, hai khóa mục 

này phải cố gắng nghiên cứu. Tương lai mỗi một vị dẫn 

dắt  hai  học  sinh,  nhiều  nhất  là  ba  học  sinh.  Phương 

pháp  dạy  học  của  chúng  ta  rất  đặc  thù.   hi  kết  thúc 

khóa  học,  tôi  sẽ  đến  nghiệm  thu.  Học  sinh  luyện  tập 

giảng  inh, toàn bộ kinh nghiệm của các vị đều có thể 

truyền  thụ  cho  họ.  Chọn  tài  liệu,   inh  luận  thế  nào, 

việc  này  có  thể  châm  chước.  Trong  khoảng  thời  gian 

này,  chuẩn  bị  nhiều  một  chút,  dùng  “ inh  Vô  Lượng 

Thọ”  cũng  được,  dùng  “ inh  A  Di  Đà”  cũng  được, 

thậm  chí  ngắn  một  chút  như  “ inh  Bát  Đại  Nhân 

Giác”,  “ inh  A  Nan  Vấn  Phật   iết  Hung”.  Hiện  nay 

chúng ta đều có tư liệu, tư liệu rất nhiều, có đến  mấy 

chục loại. Các vị muốn dùng loại nào đều phải chuẩn bị 

trước.  Rất  nhiều  thứ  bây  giờ  đều  có  bộ  phận  văn  tự, 

đây là tư liệu tham khảo rất tốt. 




*************** 

 

L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

69  

inh văn:   

“Họa phƣớc vô môn, 

Duy nhân tự chiêu; 

Thiện ác chi báo, 

Nhƣ ảnh tùy hình”. 

Bốn câu mở đầu là tổng cương của toàn văn. Văn tự 

về sau đều là thuyết minh nói rõ bốn câu này. Hai câu 

trước là  “Họa phước vô môn, duy nhân tự chiêu” , đây 

là tổng cương, nói nguyên l  của cảm ứng. Hai câu tiếp 

theo là  “Thiện ác chi báo, như ảnh tùy hình” , đây là 

nói rõ chân tướng sự thật của báo ứng. Quan trọng là 

bốn  câu  này  đều  có  l ,  có  sự.  Hư  không  pháp  giới,  y 

chánh trang nghiêm là một quả báo cảm ứng lớn. Một 

thế giới, một xã hội là một báo ứng nhân quả loại nhỏ. 

Nói đến một người, một gia đình thì đây là nghiệp nhân 

quả báo nhỏ nhất. Tất cả  inh Phật nói cũng không rời 

khỏi  nguyên  l   này.  Trong  “ inh  Hoa  Nghiêm”  nói 

 “ngũ  châu  nhân  quả” ,  “ inh  Pháp  Hoa”  nói   “nhất 

 thừa nhân quả” . Do đây có thể biết, thế xuất thế pháp 

chính là  một nhân duyên, nhân quả rõ ràng. Cho nên, 

nhà Phật thường nói:  “Vạn pháp giai không, nhân quả 

 bất không” . 

Ngày  hôm  qua,  chúng  ta  đọc  đến  câu  chuyện  Vệ 

Trung Đạt đời nhà Tống. Trên thực tế là nêu ông ra để 

làm chứng cứ, một con người nào, một chúng sanh nào 

mà không là như vậy. Cả đời chúng ta đã tạo vô lượng 



70 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

vô  biên  tội  nghiệp,  đặc  biệt  là  người  hiện  đại.  Người 

thời xưa tạo nghiệp là lấy Vệ Trung Đạt ra nói, ông đã 

tạo  ác  nghiệp  quá  nhiều,  thế  nhưng  so  lại  với  người 

hiện  tại  chúng  ta  thì  ông  tạo  nghiệp  vẫn  còn  ít.   c 

nghiệp mà người hiện tại đã tạo so với ông chí ít phải 

nhân  thêm  trăm  lần,  ngàn  lần.  Nguyên  nhân  gì  vậy? 

Người  thời  xưa  từ  nhỏ  đã  tiếp  xúc  qua  giáo  dục  của 

Thánh Hiền, cho nên tất cả ác nghiệp mà Vệ Trung Đạt 

đã tạo là ác nghiệp trong   niệm, chưa trở thành hành 

vi  tạo  ác,     niệm  ác  tuy  có,  nhưng  sự  việc  ác  không 

dám làm. Tại vì sao không dám làm? Do lời giáo huấn 

của  Thánh  Hiền.  Người  bây  giờ  không  những  có  ác 

niệm mà còn dám làm, tội nghiệp lớn nhất là bất hiếu 

cha mẹ, làm nhục Tam Bảo. Sự việc này chúng ta nghĩ 

xem,  chúng  ta  tự  mình  có  làm  hay  không?  Cả  đời 

chúng ta khởi tâm động niệm, hành vi tạo tác tự mình 

nghĩ  xem  có  xứng  đáng  với  cha  mẹ  hay  không?  Có 

xứng  đáng  với  Tam  Bảo  hay  không?  Tội  nghiệp  này 

thật  quá  mức,  huống  hồ  còn  các  thứ  khác  nữa.  Trong 

“ inh Vô Lượng Thọ “nói rất hay:  “Tiên nhân vô tri” , 

hay nói cách khác, cũng không thể quá trách cứ họ, có 

thể  lượng  thứ  một  chút  cho  người  tạo  các  tội  nghiệp. 

Đây là tâm của bậc chánh nhân quân tử. Phật Bồ Tát có 

thể  lượng  thứ  cho  ta,  thế  nhưng  quỷ  thần  không  thể 

lượng thứ. Thiện ác đáo đầu chung hữu báo, chỉ là đến 

sớm hay muộn mà thôi. 

Quả báo, sự việc này l  rất sâu, sự rất phức tạp. Chúng 

ta không chỉ thấy trước mắt, mà còn phải có trí tuệ chân 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

71  

thật  mới  có  thể  nhìn  thấy  được  việc  này,  phàm  phu  thì 

không thể nào thấy được việc trước mắt. Người khác cố 

tình tạo tác, ta phải xem thấy kết cuộc của họ, sau đó ta 

mới thật sự hiểu được quả báo như bóng theo hình. 



BA LOẠI QUẢ BÁO 

Nhà Phật nói quả báo có ba loại. 

Loại thứ nhất là  “Hiện báo” .  Phàm là quả báo đều 

có  nhân,  có  duyên,  nhân  duyên  quả  báo.  Nhân  là  đời 

quá khứ đã tạo, duyên là hiện tiền. Bây giờ gặp được 

duyên,  đem  những  nghiệp  nhân  này  trong  A  Lại  Da 

Thức lôi kéo ra, thế là biến thành quả báo của hiện tiền. 

Quả báo thiện nhất định có chủng tử thiện, chủng tử là 

nhân,  gặp  được  duyên  thiện.  Duyên  có  hai  loại  tăng 

thượng  duyên  là   thuận  cảnh  tăng  thượng  duyên  và 

 nghịch cảnh tăng thượng duyên. Nếu như nhân của ta 

tốt, nghĩa là trong A Lại Da Thức có nhân thiện, chủng 

tử  thiện,  thì  cho  dù  thuận  hay  nghịch  tăng  thượng 

duyên đều có quả báo rất tốt. Còn nếu như trong A Lại 

Da Thức của ta là nhân ác, chủng tử ác, gặp được thiện 

duyên cũng sẽ biến thành việc ác, quả báo ác liền hiện 

tiền.  Những  chân  tướng  sự  thật  này,  chúng  ta  chỉ  cần 

bình lặng quan sát thì sẽ thấy rất rõ ràng, rất tường tận. 

Đời tôi đã gặp qua cả những thiện duyên và ác duyên, 

các  vị  đồng  tu  cùng  theo  tôi  rất  nhiều  năm  đều  có  thể 

thấy được rất rõ ràng. Về thiện duyên, tôi gặp được mấy 

vị lão sư tốt như Phương Đông M  tiên sinh, Ngài tiếp 



72 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

dẫn tôi vào cửa Phật; Chương Gia Đại Sư đặt nền móng 

cho  tôi;  L   Bỉnh  Nam  cư  sĩ  thành  tựu  cho  tôi.  Đây  là 

thiện  duyên,  thiện  nhân.  Về  sau,  trong  quá  trình  hoằng 

pháp của tôi, đạo tràng mà tôi tự mình xuất gia không thể 

dung  nạp  tôi,  tôi  bị  đuổi  đi,  đây  là  ác  duyên.  Bạn  thử 

nghĩ lại xem, quả báo về sau tốt hay không tốt? Quả báo 

tốt!  Vì  nếu  tôi  không  bị  đuổi  đi,  một  đời  này  của  tôi 

không thể thành tựu. Nguyên nhân gì vậy? Sự thành tựu 

phải ở trên giảng đài qua trăm nghìn thử thách. Đạo tràng 

đó của tôi cho dù đối với tôi có tốt hơn, họ cũng không 

chịu để tôi giảng  inh, tôi không có cơ hội lên giảng đài. 

Cho nên ác duyên này, quả báo về sau tốt. 

Sau đó tôi gặp được Hàn Quán Trưởng. Cả cuộc đời 

bà trong suốt ba mươi năm, bà đã giúp đỡ tôi, thành tựu 

tôi,  cho  tôi  cơ  hội  giảng   inh.  Quyền  quản  l   đạo 

tràng, bà hoàn toàn nắm lấy. Có rất nhiều người, kể cả 

xuất gia và tại gia nói với tôi là Hàn Quán Trưởng đoạt 

quyền. Tôi chỉ cười:  “Có người quản việc không phải 

 tốt hơn sao? Tôi không cần phải lo lắng” . Phần đông 

người nhìn thấy đều cho rằng đây là nghịch duyên, làm 

sao tôi gặp phải một người như vậy? Đối với tôi mà nói 

đó là thiện duyên, vì bà thành tựu cho tôi. Bất cứ thứ gì 

bà cũng muốn, còn tôi, bất cứ cái gì cũng đều cho bà, 

vì  vậy  tham  sân  si  của  tôi  dứt  hẳn.  Cho  nên,  nhân 

 thiện của ta gặp phải duyên ác, quả báo vẫn là thiện. 

Tôi có thành tựu ngày nay là nhờ bà. Người khác nói 

bà không tốt, còn tôi cảm đại ân đại đức của bà. Đây là 

điều phàm phu thế gian thông thường không thấy được. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

73  

Sau khi xây dựng đạo tràng, dùng danh nghĩa của bà. 

Sau khi bà vãng sanh, con trai của bà kế thừa sản quyền 

của đạo tràng. Chúng tôi không còn cách gì, không thể 

không rời khỏi. Quả báo này tốt hay không tốt? Tốt! Tôi 

rất  cảm  kích  Cao  Quí  Dân,  vì  sao?  Nếu  như  Cao  Quí 

Dân tiếp tục giống như mẹ của ông, hộ trì tôi như vậy, 

các vị thử nghĩ xem, tuổi tác của tôi lớn rồi, đi lại nhiều 

thì tương đối khổ cực. Sau khi Hàn Quán Trưởng vãng 

sanh,  thời  gian  của  tôi  phân  phối  là  M   ba  tháng,  Đài 

Loan  ba  tháng,  Úc  châu  ba  tháng,  Singapore  ba  tháng. 

Tôi chạy đến, chạy đi khu vực lớn đến như vậy tương 

đối khổ cực.  hi ông ấy tiếp nhận lại hết toàn bộ, chúng 

tôi thảy đều rời khỏi. Cho nên, tôi có thể không đi Đài 

Loan, tôi cũng có thể không đi M , không cần chịu khổ 

cực nhiều đến như vậy. Tâm tôi định ở Singapore, nên 

tôi có thể giảng được bộ  inh lớn như vậy, tôi làm sao 

không cảm kích ông ấy? Tôi không cần phải vất vả bôn 

ba, hoàn toàn định lại. Ở nơi này tôi làm khách, không 

làm  chủ.  Chủ  nhân  nơi  này  là  L   Mộc  Nguyên  cư  sĩ. 

Mọi thứ tôi đều không cần phải lo,  tôi chỉ chuyên tâm 

dạy  học,  chuyên  tâm  giảng   inh.  Tôi  vẫn  là  tam  bất 

quản,  “không  quản  người,  không  quản  việc,  không 

 quản  tiền” .  Tất  cả  bao  đỏ  cúng  dường,  tôi  đều  không 

xem,  toàn  bộ  đem  đến  Thôn  Di  Đà,  một  xu  tôi  cũng 

không lấy. Các vị nghĩ xem, tôi tự tại đến mức nào? Tôi 

làm  sao  không  cảm  kích  Cao  Quí  Dân?  Nghiệp  nhân 

quả báo chỉ có người chân chánh có trí huệ mới có thể 

nhìn thấy được rõ ràng, minh bạch. Tối trọng yếu là tồn 



74 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

tâm của ta. Tâm là nhân, bên ngoài là duyên. Tâm của 

bạn tốt, tức nhân tốt, gặp phải ác duyên, về sau kết quả 

vẫn là tốt. Trồng nhân thiện được quả thiện, tạo nhân ác 

nhất định có ác báo. Đạo l  này, trên quyển sách này đã 

hiển thị rất rõ ràng, rất minh bạch. Cho nên, quả báo có 

“hiện  báo”.  Hiện  báo  là  nhân  của  bạn  mạnh  và  duyên 

cũng thù thắng. 

Loại thứ hai gọi là  “Sanh báo” . Sanh báo là cả đời 

này  không  thấy  được  quả  báo,  mà  quả  báo  ở  đời  sau. 

Chúng  ta  ở  thế  gian  này  cũng  nhìn  thấy  rất  nhiều  sự 

việc loại này, có thiện báo, có ác báo, dường như chẳng 

phải  cái  nhân  của  cả  một  đời  này.  Con  người  này  là 

thiện  nhân,  là  người  tốt,  thế  nhưng  quả  báo  của  họ 

không tốt, đời sống khó khăn; còn người kia là người 

ác, lại phát tài lớn, đại phú, đại qu . Điều này chúng ta 

nên biết, nhân phú qu  của họ là do trồng từ đời trước, 

ở  ngay  đời  này  được  chín  muồi  nên  họ  hưởng.  Tội 

nghiệp mà cả đời này đã tạo, đời sau sẽ chịu quả báo. 

Quả báo thông ba đời. 

Loại thứ ba gọi là  “Hậu báo” . Đời thứ ba về sau, 

không nhất định là lúc nào, có khi là cách xa nhiều đời, 

khi  nhân  duyên  hội  đủ  thì  quả  báo  liền  sẽ  hiện  tiền. 

Hiểu rõ đạo l  này thì khởi tâm động niệm của chúng 

ta  phải  thuần  tịnh,  tâm  địa  nên  hiền  lương.  Người  có 

tâm  địa  hiền  lương  thì  nhất  định  có  phước  về  sau, 

người  có  tâm  địa  không  tốt  thì nhất định  có  hung  tai. 

Chân tướng sự thật đạo l  này chúng ta phải nên hiểu. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

75  

Trong  chú  giải  có  một  đoạn  nói:   “Tạo  tác  thiện 

 thiện  ác  ác,  báo  ứng  như  ảnh  tùy  hình”.    “Như  ảnh 

 tùy hình”  là tỉ dụ. Hình là thân thể chúng ta. Thân thể 

ở dưới ánh sáng thì có cái bóng. Bóng thì nhất định đi 

theo  thân  hình  của  ta,  không  thể  tách  rời,  nói  rõ  báo 

ứng cũng là như vậy. Cho nên vạn nhất không nên hiểu 

lầm, tạo ác không nhìn thấy quả báo ác, thế là liền mất 

đi tín tâm. Người xưa nói, người tạo tác tội ác bây giờ 

không chịu quả báo là do phước báo đời trước của họ 

chưa  hưởng  hết,  họ  hưởng  thụ  là  phước  báo  của  đời 

trước.  Phước  báo  đời  trước  hưởng  tận  rồi,  tội  ác  chất 

chồng thì quả báo của họ liền hiện tiền. Đồng một đạo 

l  này, tâm thiện, hành thiện mà không thấy phước báo 

hiện tiền, thậm chí còn nhìn thấy chính bản thân họ, gia 

đình họ gặp phải rất nhiều hung tai, thì nhiều người đối 

với  việc  nhân  quả  báo  ứng  không  còn  tin  nữa.  Họ 

không  thể  hiểu  được  những  hung  tai  ngày  nay  phải 

chịu là dư báo của ác báo trong đời quá khứ. Đợi đến 

dư báo của ác báo này thọ hết rồi thì phước liền hiện 

tiền, nên gọi là “thiện quả viên thành”. Thiện tâm, thiện 

hạnh của chúng ta quyết không suy thoái, không luận ở 

trong  bất  cứ  nghịch  cảnh,  nghịch  duyên  nào,  tín  tâm 

của ta vẫn kiên định, thiện hạnh của ta không thể thoái 

chuyển thì chúng ta chân chính có phước báo. 

Ngày trước, khi chúng tôi ở Đài Trung cầu học, lão 

cư  sĩ L  Bỉnh  Nam dạy  chúng tôi học  “Ngũ Chủng  Di 

Qui” do Trần Hoằng Mưu biên soạn. Trong “Ngũ Chủng 

Di  Qui”  có  một  thiên  là  “Tâm  Tướng  Thiên”  của  Trần 



76 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Hy Di, lão sư đặc biệt quan tâm. Ngài bảo chúng tôi phải 

cố gắng học tập, suy nghĩ tường tận, nỗ lực phụng hành 

sửa đổi. Người chân chính tu hành là mỗi ngày phải kiểm 

điểm lỗi lầm của chính mình, mỗi ngày có thể phát hiện 

được  lỗi  lầm,  điều  này  nhà  Phật  gọi  là  khai  ngộ.  Mỗi 

ngày bạn có thể đem những lỗi lầm sửa đổi lại, đây gọi là 

chân thật tu hành, đây là công phu chân thật, hậu phước 

vô lượng vô biên. Cải lỗi nhất định phải từ nơi tâm mà 

cải.  Tâm  là  gốc  của  họa  phước.  Một  niệm  thiện  là  gốc 

của  phước,  một  niệm  ác  là  gốc  của  họa,  cho  nên   “họa 

 phước vô môn, duy nhân tự chiêu” . 

Thời  trước,  ở  trong  nhà  có  cha  mẹ  dạy,  đi  học  có 

thầy dạy. Thực tế mà nói, đời này của chúng ta, chúng 

sanh  rất  là  bất hạnh,  vì không  có người  dạy.  Tuổi  tác 

này của tôi còn nếm được một ít duyên muộn, lúc nhỏ 

thì cha mẹ dạy, khi đi học thì thầy giáo dạy, nếm được 

một ít giáo dục.  hi đến Đài Loan, tôi còn nếm được 

một  ít  biên  duyên  sư  thừa,  đây  thật  là  vạn  hạnh  mà 

trong  Phật pháp  thường  nói   “bách  thiên  vạn  kiếp  nan 

 tao  ngộ” .  Tôi  thân  cận  lão  sư,  người  thông  thường 

cũng thân cận rất nhiều, học trò của Phương Đông M  

tiên sinh rất nhiều, đồ chúng của Chương Gia Đại Sư 

rất  nhiều,  học  trò  của  Ngài  L   Bỉnh  Nam  cũng  rất 

nhiều, nhưng vì sao thành tựu không giống nhau? Tôi 

đã từng nói với các vị, nguyên nhân do hiếu học. Ta có 

khả năng hiếu học, gặp được những thiện tri thức này 

ta liền có thành tựu. Ta tự mình không hiếu học thì gặp 

được cũng như không. Hiếu học là cái nhân của chính 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

77  

mình,  gặp  được  những  đại  thiện  tri  thức  này  là  thiện 

duyên. Cho nên, trọng yếu nhất vẫn là nhân hạnh của 

chính mình, tự mình cần có nhân hạnh sâu dày. Nhân 

hạnh này là đời đời kiếp kiếp trong quá khứ tích lũy, là 

đời  đời  kiếp  kiếp  trong  quá  khứ  tu  hành  mà  được, 

không  phải  chỉ  là  nhân  hạnh  đời  này.  Rất  nhiều  học 

sinh cùng gặp được lão sư tốt, nhưng số người thật sự 

có  thành  tựu  thì  không  nhiều,  đạo  l   là  ở  chỗ  này. 

 Duyên đồng nhau, nhân không giống nhau, nên quả 

 báo cũng không giống nhau. Chúng ta hiểu rõ đạo l  

này, tường tận chân tướng sự thật thì liền biết được tự 

mình phải nên tu học như thế nào. 

Ngày nay, các vị đều hiểu được thế gian sẽ có tai nạn. 

hông chỉ là dự ngôn cổ xưa của Đông, Tây phương đã 

nói như vậy, mà chúng ta còn có thể nhìn thấy được. Từ 

chỗ  nào  nhìn  ra  được?  Từ  nhân  tâm.  Trong  sách  cổ 

Trung  Quốc  đã  nói  rất  nhiều,  nhân  tâm  hậu  đạo  thành 

thật thì xã hội an định, nhân dân có phước. Nếu như thế 

nhân đều tràn đầy ngờ vực, hiềm nghi, tham-sân-si-mạn, 

thị phi nhân ngã, thì xã hội này không thể an định, thế 

giới  này  không  thể  thái  bình.  Nếu  muốn  cứu  vãn  kiếp 

nạn  này,  thực  tế  mà  nói,  hai  bộ  sách  “Liễu  Phàm  Tứ 

Huấn” và “Cảm Ứng Thiên” này rất có hiệu quả. Chúng 

ta mỗi ngày đọc tụng, thọ trì, y giáo phụng hành, lão thật 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  ta  nhất  định  có  thể  làm 

Phật. Cho nên, các vị đồng tu yêu cầu tôi giảng hai bộ 

sách này, tôi cũng rất hoan hỷ. Hai bộ này giảng ở thời 

nay rất khế hợp thời cơ, nhà Phật gọi khế cơ, khế l . 



78 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

5Chúng ta đã đọc qua bốn câu cương lĩnh của “Cảm 

Ứng  Thiên”  ở  phía  trước,  cũng  chính  như  Tư  Mã 

Quang đã nói:  “Ta giữ lại tiền của cho con cháu, con 

 cháu chưa chắc có thể nắm giữ được. Ta giữ sách vở 

 cho con cháu, con cháu chưa chắc có thể đọc. Tốt nhất 

 là nên tích đức, tích công bồi đức thì đời sau của chúng 

 ta nhất định có quả báo tốt” . Chỉ có người chân chính 

thấu suốt cảm ứng chi đạo thì mới có thể nói ra được 

những lời này. 

Phật dạy chúng ta, từ quan hệ cha con, quan hệ anh 

em  cho  đến  quan  hệ  với  tất  cả  mọi  người  đều  không 

ngoài  bốn  loại  duyên  là   báo  ân,  báo oán,  đòi  nợ,  trả 

 nợ. Nếu như không phải bốn loại duyên phận này, dù 

tương  ngộ  cũng  không  hề  quen  biết,  chúng  ta  gọi  là 

người lạ,  mặt lạ, không quen. Ngay trong đời này chỉ 

cần phát sinh quan hệ với mình, thì nhất định trong đời 

quá khứ có liên quan đến bốn loại duyên nghiệp trên. 

Trong duyên nghiệp có thiện, có ác.  Chúng ta hiểu 

được thông suốt thì nhất định phải biết đoạn ác, tu thiện. 

Ta thiếu nợ người nhất định phải trả. Người khác lừa gạt 

ta, xâm phạm ta, cướp đoạt của ta, ta đều phải nghĩ là 

đang trả nợ, trong lòng ta sẽ dễ chịu và cảm thấy tự tại. 

Họ gạt ta, trộm cắp, cướp đoạt của ta, vì sao họ không đi 

lừa  gạt,  cướp  đoạt  của  người  khác?  Vì  trong  đời  quá 

khứ  người  khác  không  có  cái  duyên  này  với  họ.  Nói 

cách khác, chúng ta trong đời quá khứ đã từng lấy, đã 



5 Bắt đầu đĩa 5 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

79  

từng  ăn  cắp,  đã  từng  cướp  đoạt  của  họ,  hôm  nay  gặp 

được nhân duyên tương ngộ, vẫn là dùng phương pháp 

này  họ  lấy  đem  đi.  Được  dịp  chúng  ta  đã  trả  nợ!  Cho 

nên, chúng ta phải hoan hoan hỉ hỉ cùng với tất cả chúng 

sanh  kết  thiện  duyên,  không  kết  ác  duyên,  cho  dù  gặp 

phải ác duyên, quyết cũng không để trong lòng. 

Người xưa nói:  “Nhân quả vô địch” , người nhân từ, 

người  có  lòng  yêu  thương,  người  có  lòng  từ  bi  thì  họ 

trọn đời trọn kiếp tuyệt đối không có oan gia đối đầu. 

Lời  nói  này  phải  hiểu  thế  nào  vậy?  Oan  gia  đối  đầu 

đương nhiên là có, nhưng trong lòng họ xác thực không 

có, tâm địa thanh tịnh, từ bi, cho dù là oan gia đối đầu, 

họ cũng là chân thành ái hộ với oan gia.  hi thấy người 

có khó khăn, nhất định nhiệt tâm giúp đỡ họ, không có 

ghét bỏ, làm người như vậy hậu phước rất lớn. Cho dù 

đời  trước  chúng  ta  không  có  phước,  phước  rất  mỏng, 

nếu như cả đời có thể tin tưởng đạo l  của cảm ứng, y 

giáo phụng hành, làm được rất chăm chỉ, rất nỗ lực thì 

ngay trong đời này phước báo liền hiện tiền. 

Cả đời tôi các vị đồng tu đều rõ, đời trước tôi có tu 

huệ, không tu phước, nên đời này tôi có được một chút 

huệ,  không  có  phước,  đời  sống  vật  chất  vô  cùng  khó 

khăn. Tôi đã trải qua những ngày tháng khổ cực rất dài, 

nếu  là  người  khác  thì  sẽ  không  chịu  nổi.  Thế  nhưng, 

tuổi tác càng cao dường như phước báo cũng càng thêm 

lớn.  Đây  không  phải  do  đời  trước  tu  mà  do  đời  này  tu 

được, điều này các vị đều chính mắt nhìn thấy. Cuối đời 

tôi, không luận là làm việc gì đều rất thuận tâm, đều rất 



80 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

tự tại. Đây là tôi làm sự chứng chuyển cho mọi người, 

nhà Phật nói tam chuyển pháp luân, tôi làm chứng minh 

cho  mọi  người.  Chỉ  cần  cố  gắng  đoạn  ác  tu  thiện,  chỉ 

cần  đem  lòng  thương  yêu  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình 

đẳng, đối với tất cả chúng sanh không phân người thân, 

kẻ  oán,  nhất  tề  bình  đẳng.  Tôi  không  cầu  phước  báo, 

phước báo tự nhiên hiện tiền; không cầu thọ mạng, thọ 

mạng  tự  nhiên  kéo  dài,  những  thứ  này  tôi  không  hề 

mong cầu. Tôi tuyệt nhiên không nghĩ ở lâu dài thế gian 

này, tất cả tuân theo lời giáo huấn của Phật Bồ Tát tùy 

duyên qua ngày. Ngạn ngữ trong Phật môn gọi là  “làm 

 Hòa  Thượng  một  ngày,  đánh  một  ngày  chuông” .  Sinh 

mạng vẫn còn ở thế gian một ngày thì vì Phật pháp, vì 

chúng sanh làm việc tốt một ngày. Tôi không mong cầu 

phước báo, không mong cầu danh vị, cũng không mong 

cầu trường thọ, không cầu bất cứ thứ gì, ngày tháng này 

làm sao mà không tự tại? Một số người hảo tâm đối với 

sinh  hoạt  của  tôi  rất  lo  lắng,  thường  thường  đến  hỏi 

thăm, tôi cũng tùy duyên. Cho nên, phải hiểu sâu l  luận 

của báo ứng và chân tướng sự thật. 


*************** 

Chánh  văn:  “Thị  dĩ  thiên  địa  hữu  tƣ  quá  chi 

thần,  y  nhân  sở  phạm  khinh  trọng,  dĩ  đoạt  nhân 

toán”. 

Đoạn  inh văn trên là tổng thuyết. Trong thiên địa 

có thiên thần, có quỷ thần. Trong thiên thần, quỷ thần 

có một loại chuyên môn đi làm công tác điều tra.  “Tư 

 quá chi thần”  chính là những người đi làm công việc 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

81  

giám sát. Họ thường ở thế gian để quan sát. Các vị phải 

nên biết thiên thần và quỷ thần, Phật ở trên  inh nói họ 

đều có ngũ thông. Ngũ thông này của họ là do phước 

báu  mà  có  được.  Trừ  lậu  tận  thông  họ  không  có,  còn 

thiên  nhãn,  thiên  nhĩ,  tha  tâm,  túc  mạng,  thần  túc,  họ 

thảy  đều  đầy  đủ.  Sức  mạnh  thần  thông  của  địa  thần 

không bằng thiên thần, đương nhiên năng lực này của 

thiên  thần  lại  không  thể  so  sánh  với  người  tu  hành 

chứng  quả.  Đối  với  người  thế  gian  chúng  ta  mà  nói, 

năng  lực  đó  của  họ  đều  đầy  đủ,  khởi  tâm  động  niệm 

của  chúng ta  họ  đều  biết,  đều  có hồ sơ  ghi  chép.  Sau 

khi  chết  cần  phải  chịu  sự  phán  xét.  Sự  phán  xét  này, 

phần sau của quyển sách này nói đến rất nhiều. 

Tạo tác của chúng ta không chỉ là hành vi (hành vi 

thì rất là nghiêm trọng), mà khởi tâm động niệm cũng 

đều là tạo tác.  hi minh bạch những chân tướng sự thật 

này, tâm lo sợ của chúng ta liền sanh khởi. Tâm lo sợ 

là khiếp sợ ác báo, ta khởi niệm ác, làm việc ác, tương 

lai ác báo quyết định không thể tránh khỏi, nên gọi là 

 “lưới  trời  lồng  lộng,  một  mảy  lông  cũng  không  lọt” . 

Đạo  l   cùng  sự  thật  này,  người  đời  nay  rất  ít  ai  biết 

được. Người không có thiện căn, không có phước đức, 

ta nói với họ, họ cho đây là mê tín, đây là thần thoại, 

họ không thể tin tưởng, không thể tiếp nhận.  hi quả 

báo hiện tiền thì hối hận cũng không còn kịp nữa. Họ 

không  thể  tin  là  do  “nghi”.  Tham-sân-si-mạn-nghi  là 

phiền  não  rất  nặng,  chướng  ngại  trí  huệ  của  ta,  khiến 

cho ta tạo tác tội nghiệp vô lượng vô biên. 



82 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Phật ở trong “ inh Hoa Nghiêm” nói với chúng ta, 

mỗi  một  người  khi  sanh  ra  liền  có  hai  vị  quỷ  thần  đi 

theo ta, cả đời đều không rời khỏi ta. Hai vị thần này ở 

trên  hai  vai,  chúng  ta  tự  mình  không  thể  phát  hiện, 

người khác cũng không nhìn thấy. Một vị gọi là Đồng 

Sanh, một vị gọi là Đồng Danh. Hai vị thiên nhân này 

cũng  xem  là  thiên  thần,  họ  cả  đời  giám  sát  chúng  ta, 

ngày  đêm  đều  ở  bên  ta,  nhưng  chúng  ta  không  nhìn 

thấy họ. Hai vị thần này trong Phật  inh cũng có tên 

gọi khác là Thiện  c Đồng Tử. Một vị thần xem cả đời 

làm thiện của ta, một vị thần xem cả đời tạo ác của ta, 

ta  có  thể  trốn  khỏi  hay  không?   hông  cách  gì  trốn 

khỏi! Trên  inh Đại thừa gọi là hai vị Đồng Tử Thiện 

c,  cũng  chính  là  trên  “ inh  Hoa  Nghiêm”  gọi  là 

Đồng Sanh, Đồng Danh. 

Chúng ta học Phật mà lại tin Phật quá khó. Tôi đã 

từng  nói  qua  với  các  vị,  sau  khi  xuất  gia  hai  năm  tôi 

mới thọ giới. Sau khi thọ giới tôi đến Đài Trung thăm 

L  lão sư. L  lão sư khi vừa thấy mặt liền chỉ vào tôi 

nói:   “Ông  phải  tin  Phật!” .  Tôi  cũng  sững  sờ  ra.  Tôi 

học Phật bảy năm thì xuất gia. Sau khi xuất gia thì liền 

giảng  inh, dạy học ở Phật học viện, đã giảng  inh hai 

năm  rồi.  L   lão  sư  khi  vừa  thấy  mặt,  chỉ  vào  tôi  bảo 

rằng phải “tin Phật”. Sau đó Ngài giải thích với tôi là 

có  rất  nhiều  người  xuất  gia  đến  già  chết,  bảy  -  tám 

mươi tuổi vẫn không tin Phật. Lúc này tôi mới vỡ lẽ ra, 

làm sao mới gọi là “tin Phật”.  Tất cả lời dạy bảo của 

 Phật, ta có khả năng lý giải, ta có thể y giáo phụng 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

83  

 hành thì gọi là tin Phật; ngược lại, ta không hiểu rõ 

 đạo  lý,  ta  không  làm  được  là  ta  không  tin  Phật.  

Chúng ta mới hiểu ra, thật có biết bao nhiêu người cả 

đời mặc bộ y phục này, ở ngay trong tự miếu mà không 

tin Phật, không chân chính y giáo phụng hành. Người 

xuất  gia  như  vậy,  người  ở  tại  gia  cũng  như  vậy.  Thế 

nên trong tín, quyết định phải có nguyện, có hạnh. Nếu 

như không có nguyện, không có hành thì gọi là không 

tin. Trong niềm tin nhất định phải đầy đủ “Giải-Hành-

Chứng” (chính là “Tín-Giải-Hành-Chứng”). 

 “Giải”   là  đối  với l   luận, phương  pháp,  cảnh  giới 

mà Phật đã nói thông đạt tường tận. 

 “Hành”  là phải đem nó áp dụng. 

 “Chứng”  chính là khế nhập. 

Như vậy thì ta mới được thọ dụng chân thật, trong 

Phật pháp gọi là được lợi ích chân thật. 

Ngôn  ngữ  của  Phật  chính  như  Thế  Tôn  ở  trong 

“ inh  im Cang” đã nói: 

 “Chân ngữ giả” , “chân” là quyết định không giả. 

 “Thật ngữ giả”  là quyết định không hư dối. 

 “Như ngữ giả”  là quyết định tương ưng với sự thật. 

hông tăng, không giảm gọi là “như ngữ”. 

 “Bất  cuồng  ngữ  giả”   là  quyết  định  không  lừa  gạt 

chúng sanh. 

 “Bất dị ngữ giả”  là quyết định không nói lời thêu 

dệt, không nói hai chiều, lời nói giống như thật mà lại 



84 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

là giả. Phật không nói những lời này. Lời nói của Phật 

là rất khẳng định. 

Phật nói với chúng ta, mỗi một người cả đời đều có 

hai vị thiên nhân Thiện  c Đồng Tử ngày đêm đi theo, 

một  phút  một  giây  đều  không  rời  khỏi  ta.  Nếu  như 

chúng ta thường nghĩ đến hai vị Thiện  c Đồng Tử này 

đang ở bên cạnh ta, thì khi khởi tâm động niệm, lời nói, 

việc  làm  của  ta,  làm  sao  chúng  ta  dám  không  cẩn 

trọng? Lời nói này của Phật quyết định không phải giả, 

nhất định không phải là lời lừa gạt chúng ta. 

Chúng  sanh  từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay,  phiền  não  tập 

khí tích chứa rất sâu dày. Thời xưa có cha mẹ dạy bảo, 

thầy  giáo  dạy  bảo,  bè  bạn  khuyên  nhủ,  hoàn  cảnh  tu 

học  rất  tốt,  cho  nên  ác  nghiệp  của  chúng  ta  ít,  thiện 

nghiệp  tương  đối  nhiều.  Cảnh  ngộ  chúng  ta  bây  giờ 

không giống như vậy. Văn hóa xưa, truyền thống xưa, 

người bây giờ không cần, không tin tưởng nữa, cho nên 

cha mẹ cũng không thể dạy ta, thầy giáo cũng không để 

đến  những  việc  này.  Thế  là  ngay  trong  cả  đời  này, 

chúng ta tùy thuận phiền não, tùy thuận tập khí, tạo tác 

tội  nghiệp  vô  lượng  vô  biên,  chúng  ta  làm  sao  mà 

không  đọa  lạc,  làm  sao  không  bị  trừng  phạt  của  thiên 

địa quỷ thần? Cá nhân như vậy, gia đình như vậy, thế 

giới cũng là như vậy. Các vị xem, những lời dự ngôn 

 (ở một số nhà sách bây giờ xuất bản rất nhiều. Tôi rất 

 ít đi dạo nhà sách, có nhiều vị đồng tu mua đến đưa tôi 

 xem) nói là năm 1999 – 2000 là ngày tàn của thế giới. 

Người  thế  gian  tạo  tác  tội  nghiệp  quá  nhiều,  Thượng 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

85  

Đế  tức  giận  muốn  trừng  phạt  thế  nhân.  Cách  nói  này 

cũng phù hợp với đạo l  của cảm ứng. Tại vì sao người 

thế gian đều tạo ác? Vì không có người dạy họ. Tại vì 

sao không có người dạy? Phật Bồ Tát đại từ đại bi, vì 

sao không giáng sanh ở thế gian để  dạy dỗ chúng ta? 

Vì  người  thế  gian  không  chịu  tiếp  nhận,  chính  vì  vậy 

mới có đại kiếp nạn này. 

Hôm qua, có một vị cư sĩ đến thăm tôi và hỏi,  kiếp 

 nạn  này  có  thể  tránh  được  hay  không?   Tôi  thật  lòng 

mà nói,  rất khó tránh khỏi.  L  luận và phương pháp để 

tránh nhất định là có, nhưng không cách gì thực hiện. 

Ai  có  khả  năng  sửa  lỗi  tự  làm  mới?  Ai  có  thể  chịu 

buông  bỏ  lợi  ích  của  chính  mình,  vì  xã  hội,  vì  chúng 

sanh phục vụ? Nếu như không chịu buông bỏ tự tư tự 

lợi, vẫn cứ làm những việc tổn người lợi mình thì kiếp 

nạn  này  không  có  cách  gì  tránh  khỏi.  Cho  nên  phải 

hiểu được chân tướng sự thật này. 

 “Thiên Địa hữu tư quá chi thần” , chúng ta chỉ giới 

thiệu ra hai vị Đồng Sanh, Đồng Danh mà trên “ inh 

Hoa  Nghiêm”  đã  nói.  Ngoài  hai  vị  này  ra,  Thiên  Địa 

quỷ thần giám sát thế gian, ghi chép thiện ác của người 

số lượng nhiều không thể tính đếm được. Trong các tôn 

giáo đều nói, đều có ghi chép lại.  hởi tâm động niệm, 

lời nói hành động của chúng ta đều không thể che giấu 

được  ai.  Điều  này  chúng  ta  nhất  định  phải  biết.  Tự 

mình khắc phục phiền não, khắc phục tập khí của chính 

mình, thay đổi tự làm mới, nỗ lực tu hành. 



86 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Chúng  ta  không  cầu  quả  báo  đời  này  mà  cầu  quả 

báo  đời  sau.  Đời  sau  có  đại  phước  báo,  đời  sau  nhất 

định hướng cao lên trên. Mục tiêu nâng cao của chúng 

ta  là  ở  Thế  giới  Cực  Lạc.  Hãy  nghĩ  xem,  chúng  ta  tự 

mình  gìn  giữ  cái  tâm,  lời  nói  của  ta,  đối  nhân  xử  thế 

tiếp  vật  như  thế  nào,  có  đủ  tư  cách  để  đi  đến  Tây 

Phương Cực Lạc không? Sau đó liền biết được chúng 

ta niệm Phật cầu vãng sanh có nắm chắc hay không. 

Chúng  ta  đã  nói  đến   “Thiên  địa  hữu  tư  quá  chi 

 thần,  y  nhân  sở  phạm  khinh  trọng,  dĩ  đoạt  nhân 

 toán” . 

Đây đều là sự thật. Tuyệt đối không phải là Phật Bồ 

Tát,  cổ  Thánh  tiên  hiền  dùng  phương  cách  này  để 

khuyên dạy thế nhân đoạn ác, tu thiện. Nếu như chúng ta 

dùng thái độ này để nhìn những sự việc thì sai rồi. Lời 

của các bậc Thánh Hiền đều là lời chân thật, quyết định 

không có vọng ngữ. Phương pháp, thủ đoạn khuyên dạy 

thế  nhân  rất  nhiều,  quyết  định  không  thể  dùng  phương 

pháp hư cuồng không thật. Người thế gian chỉ cần phát 

hiện ta một lần vọng ngữ, về sau nói cái gì họ cũng đều 

không tin. Trên thế giới có rất nhiều quốc gia như nước 

M , Âu châu cũng là như vậy, ta làm việc với cơ quan 

công chức chính phủ, nếu có một lần lừa dối vọng ngữ, 

họ ghi chép trong hồ sơ, về sau ta có nói gì họ cũng sẽ 

không tin. Thế pháp mà còn như vậy, huống hồ chư Phật 

Bồ Tát. Những bậc đại Thánh đại Hiền này, lời của họ đã 

nói, chúng ta nên chăm chỉ phụng hành. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

87  

Phật Bồ Tát đã từng nói với chúng ta, thiên địa tuy 

là  có  những  thần  đạo  quán  sát  thiện  ác  thế  nhân,  nếu 

như   niệm của chúng ta chuyển đổi lại thì tình huống 

này liền hoàn toàn khác đi. Thế gian Thánh nhân dạy 

bảo  chúng  ta:   “Khắc  niệm  tác  Thánh” .  Niệm  là  vọng 

niệm.  hắc phục vọng niệm thì ta chính là Thánh nhân. 

Thiên  địa  quỷ  thần  đối  với  Thánh  Hiền  nhân  đều  rất 

tôn kính, đều rất bảo hộ (tình huống là hoàn toàn khác 

nhau,  cho  đến  cảnh  giới  của  Phật  Bồ  Tát  cao  hơn). 

Trong chú giải có một đoạn dẫn dụng của “ inh Hoa 

Nghiêm”. Phía sau là giải thích của Tổ sư Đại đức, dạy 

bảo  chúng  ta  công  phu  khắc  kỷ  là  phải  đi  từ  chỗ  khó 

khắc phục nhất mà hạ công phu.  hắc kỷ chính là thay 

đổi  tự  làm  mới . Chúng  ta  tự  mình  phải  phản  tỉnh,  ở 

 ngay  trong  đời  sống  thường  ngày,  khuyết  điểm  nào  là 

 lớn  nhất  thì  từ  ngay  chỗ  khuyết  điểm  lớn  nhất  đó  mà 

 bắt  tay  vào.    huyết  điểm  lớn  là  nơi  rất  khó  thay  đổi, 

mà chúng ta đều thay đổi được rồi thì khuyết điểm nhỏ 

rất dễ dàng. 

Ngay  trong  hoàn  cảnh  hiện  tại  trước  mắt,  chúng  ta 

xem thấy truyền thuyết cổ xưa (bây giờ thì truyền thuyết 

này  rất  nhiều,  các  mặt  trong  xã  hội  thường  thường  có 

thể nhìn thấy) dường như đều tập trung ở 1999 – 2000 – 

2001, ngay trong ba năm này, thế gian sẽ xảy ra tai nạn 

rất lớn. Tai nạn từ đâu đến vậy? Do ác nghiệp của chúng 

sanh chiêu cảm đến. Đây là cái l  của cảm ứng. Truyền 

thuyết chưa hẳn là thật. Thế nhưng chúng ta tỉ mỉ quan 

sát xã hội này, quan sát thế đạo nhân tâm, nhân tâm bất 



88 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

thường. Họ bài trừ tất cả thiện pháp, hoan hỷ tiếp nhận 

tất cả ác pháp, “thập thiện nghiệp đạo” người ta nghe rồi 

lắc đầu, “tạo mười ác nghiệp” thì họ lại gật đầu, vậy thì 

còn cách gì nữa? Tham-sân-si-mạn, lừa dối người khác, 

ngay trong mỗi niệm muốn khống chế, chiếm hữu tất cả 

người  sự  vật,  luôn  làm  những  việc  tổn  hại  người,  lợi 

mình.    thật, tôi đã nói rất nhiều là tổn hại người thì 

quyết  định  không  lợi  cho  chính  mình.  Họ  đã  hiểu  lầm 

rồi!  Tổn hại người là hại luôn cả chính mình!  Ta hiện 

tại được lợi rất ít, sau khi chết chắc chắn phải đọa tam 

đồ, cái khổ đó ắt phải chịu. Thông suốt được đạo l  này, 

hiểu  rõ  sự  thật  này  trước  mắt  chịu  khổ  một  chút  có  là 

bao, đời sau sẽ hưởng phước báo nhân thiên, càng thù 

thắng hơn nữa là niệm Phật vãng sanh làm Phật, làm Tổ. 

Đây mới là đại lợi ích chân thật. 

Nếu bạn muốn đạt được lợi ích chân thật thì cần phải 

sửa đổi tâm bệnh của chính mình, không thể không sửa, 

không  th ể  không  thay  đổi.  Chỗ  không  giống  nhau  của 

tất  cả  chúng  sanh  và  chư  Phật  Bồ  Tát  là  chân  thành, 

thanh  tịnh,  bình  đẳng,  từ  bi.  Tâm  Phật,  tâm  Bồ  Tát  là 

như  vậy,  còn  tâm  phàm  phu  hoàn  toàn  trái  nghịch  lại 

với  tâm  này.  Tâm  phàm  phu  là  hư  ngụy,  hư  giả,  ô 

nhiễm, cao thấp, tự tư tự lợi.  Chân thật sửa đổi thì phải 

 từ nơi tâm mà sửa.  Nếu như chân thật được tâm chân 

thành, thanh tịnh, bình đẳng thì nghiệp chướng của vô 

lượng kiếp đều được tiêu trừ. Giống như trong Đại thừa 

inh  thường  nói:   “Tâm  bao  thái  hư,  lượng  châu  sa 

 giới” , mọi người đều đã từng nghe qua. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

89  

Phật dạy:  “Từ bi vi bổn, phương tiện vi môn” . Lòng 

yêu  thương  chân  thành,  lòng  thương  yêu  thanh  tịnh, 

bình đẳng thì gọi là từ bi.  Tình yêu thương này là tận 

hư không biến pháp giới. Chúng ta xem thấy trong các 

tôn  giáo  khác  cũng  thường  nói:   “Thượng  đế  ái  thế 

 nhân” . Do đây có  thể biết, hư không pháp giới chỉ là 

một thứ chân thật, đó chính là yêu thương.  Có thể yêu 

 thương  tất  cả  chúng  sanh  hư  không  pháp  giới,  đây 

 mới là chân thật yêu thương chính mình. Đạo l  này 

là chân tướng sự thật. 

Nghiệp  nhân  quả  báo  trên   inh  giảng  nói  rất  rõ 

ràng, rất minh bạch. Chúng ta tu hành như vậy, các vị 

nghĩ xem, những  “Thiên Địa tư quá chi thần”  này còn 

có thể ghi chép lỗi của ta, đoạt đi số mạng của ta nữa 

hay không?  hông thể được! Cũng chính là ta vượt qua 

phạm vi quyền hạn, trách nhiệm của họ. Nếu còn dùng 

vọng  tâm,  còn  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước, 

vẫn còn muốn làm những việc không thể cho người ta 

trông  thấy  hoặc  biết,  thì  ta  còn  ở  trong  phạm  vi  trách 

nhiệm  của  thiên  địa  quỷ  thần,  ta  không  cách  gì  vượt 

qua, việc này phải nên hiểu biết. 

Trong chú giải có một công án nói về Vương Dụng 

Dư, tiên sinh triều nhà Minh. Đoạn công án này rất dài, 

nghĩa rất sâu, đáng để chúng ta cảnh giác. Đoạn công 

án  này  là  thật,  không  phải  giả,  người  thế  gian  gọi  là 

 “Nhất ẩm nhất trát, mạc phi tiền định” . Ai định vậy? 

Là  tự  mình  định.  Đoạn  ác  tu  thiện,  tích  công  bồi  đức 

mà đạt được quả báo. Vương Dụng Dư tiên sinh ba đời 



90 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

đều  tích  đức,  từ  tổ  phụ,  thân  phụ  của  ông  đến  ngay 

trong  cả  đời  ông  chưa  từng  lừa  gạt  một  người.  Dùng 

tâm  thuần  chánh  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật,  có  thể  xả 

mình  vì  người,  hoan  hỷ  giúp  đỡ  người  khác,  hết  lòng 

hiếu để, cho nên sự tích của cảm ứng liền rất rõ ràng. 

Thời xưa thi cử công danh, chúng ta cũng đã từng nghe 

người  nói  qua,  tham  gia  thi  cử  có  thể  thi  được  hay 

không, nhân tố thứ nhất là âm công, âm đức mà ta đã 

tích. Con người này tổ tông mấy đời tích âm đức, đến 

đời ông phát đạt. Cho nên, kiết hung họa phước là do ở 

ta, điều này phải hiểu. Chưa được minh tâm kiến tánh, 

tất cả đều là tu đức, chúng ta phải đặc biệt lưu  . 

Ngày hôm trước, tôi nghe nói Tường Vân Pháp sư 

bị bệnh, bệnh rất đột nhiên, nghe nói bây giờ ông đang 

ở  trong  bệnh  viện,  bất  tỉnh  nhân  sự.  Tại  vì  sao  người 

xuất  gia  chúng  ta  không  thể  sánh  được  với  người  tại 

gia? Chúng ta ở nơi đây nhìn thấy người tại gia niệm 

Phật  vãng  sanh,  điềm  lành  hy  hữu.  Năm  ngoái,  hội 

trưởng  của  Hội  Quan  Âm  Cứu   hổ  là  Lâm     Sanh 

vãng sanh. Tôi có đi thăm ông, cũng có rất nhiều đồng 

tu  đến  trợ  niệm  cho  ông  ấy.   hi  ông  ra  đi  thần  trí  rõ 

ràng, ông nói với mọi người:  “Tôi không nhìn thấy các 

 vị nữa, chỉ nhìn thấy một đạo kim quang”  và ông liền 

ra  đi.  Thấy  Phật  Bồ  Tát  tiếp  dẫn  vãng  sanh,  chúng  ta 

nghe  được  rất  nhiều,  thậm  chí  người  đọc   inh,  niệm 

Phật có rất nhiều cảm ứng không thể nghĩ bàn. Những 

cảm ứng này chúng ta biết, nhưng chúng ta không nói. 

Chỉ  cần  dùng  tâm  chân  thành  mà  tu  học,  đoạn  ác  tu 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

91  

thiện, cải đổi tự làm mới, thành thật niệm Phật cầu sanh 

Tịnh Độ thì quyết định được sanh. 

Ở  đoạn  sau  cuối  cũng  có  nêu  lên  một  câu  chuyện 

nhỏ.  Thời  nhà  Tống  có  một  vị  An  Thiền  Sư  ở  chùa 

Quang  Hiếu.  Trong  thiền  định  ông  nhìn  thấy  có  hai 

người xuất gia đang nói chuyện. Ban đầu hai người này 

nói  chuyện, bên  cạnh  có  thiên  thần  ủng hộ, thế nhưng 

không bao lâu sau thì mấy vị thiên thần này đi mất. Sau 

đó  có  một  số  ác  quỷ  đi  đến,  vây  quanh  lấy  họ,  nhổ 

nước  bọt  vào  mặt  họ,  mắng  chửi  họ.  Nguyên  nhân  gì 

vậy?  hi hai vị xuất gia này cùng nhau nói chuyện, ban 

đầu là bàn luận Phật pháp nên thiên thần ủng hộ. Sau 

khi  nói  Phật  pháp  xong,  họ  bàn  chuyện  gia  đình  nên 

thiên  thần  đi  mất.  Sau  đó  lại  nói  đến  danh  vọng  lợi 

dưỡng  thì  ác  quỷ  liền  đến.  Các  vị  phải  nên  biết,  khi 

khởi tâm động niệm, ta niệm  một niệm chân thiện thì 

chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ; một ác 

niệm vừa  mới sanh thì yêu ma quỷ quái liền kéo đến. 

Cho  nên,  thảo  luận  chuyện  thế  gian  đều  bị  quỷ  thần 

khiển trách, nếu như nghĩ đến danh vọng lợi dưỡng thì 

đó là tạo tội nghiệp. 

Chúng  ta  nghĩ  thử  xem,  con  người  hiện  tại  thân-

khẩu-   ba  nghiệp  đã  tạo,  thực  tế  mà  nói  cùng  với 

những người xuất gia này có hơn chứ không kém. Họ 

vẫn còn thảo luận Phật pháp, còn chúng ta bây giờ gặp 

mặt đều nói danh vọng lợi dưỡng, mấy ai còn thảo luận 

Phật pháp? Cho nên chúng ta cần phải hiểu rõ ràng, thế 



92 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

gian  này  “Pháp  nhược,  Ma  cường”,  hoằng  pháp  lợi 

sanh làm gì không gặp chướng ngại? Chỉ cần chúng ta 

tâm chánh, làm chánh. Có được thời gian của một ngày 

thì  làm  việc  tốt  một  ngày.  Trong  việc  tốt,  thù  thắng 

nhất chính là hoằng pháp lợi sanh. 

Có một số người đến hỏi tôi, chúng ta phải nên làm 

thế nào để xây dựng một đạo tràng?  ây dựng đạo tràng 

không  khó,  khó  là  ở  cái  tràng  này  có  đạo  hay  không! 

Cái  gì  là  đạo?  Nhất  định  phải  giảng   inh.  Ngày  nay 

trong và ngoài nước, có rất nhiều người đến Singapore 

để  tham  học,  tán  thán  đạo  tràng  này  thù  thắng,  hưng 

thịnh. Tại vì sao hưng thịnh, tại vì sao thù thắng? Đạo 

tràng  này  mỗi  ngày  giảng   inh,  một  năm  ba  trăm  sáu 

mươi ngày chưa từng gián đoạn. Niệm Phật đường niệm 

Phật ngày đêm hai mươi bốn giờ không gián đoạn. Mỗi 

ngày đều như vậy, cho nên đạo tràng này hưng vượng. 

Trên dưới mấy ngàn người không có   kiến, mọi người 

hòa thuận cùng ở với nhau. Ngày ngày đều phải giảng 

inh,  ngày  ngày  đều  phải  niệm  Phật.  Nếu  ba  ngày 

không giảng  inh, ba ngày không niệm Phật thì   kiến 

liền đến, mọi người liền nghĩ ngợi lung tung, mỗi người 

có  phân  biệt  của  mỗi  người,  mỗi  người  có  chấp  trước 

của mỗi người, vậy thì không phải là đạo tràng. Các vị 

phải nên hiểu đạo l  này. 

Chúng  ta  phải  tích  cực  bồi  dưỡng  nhân  tài  hoằng 

pháp.  Nhân  tài  hoằng  pháp  từ  đâu  mà  bồi  dưỡng  ra? 

Huấn luyện từ trên giảng đài mà ra. Ta không thể ngày 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

93  

ngày  lên  giảng  đài  thì  ta  làm  sao  có  thể  giảng  được 

hay?  Nếu  ta  muốn  đem  một  bộ   inh  giảng  cho  hay, 

giảng cho thấu triệt, thì mỗi ngày ta phải lên giảng đài 

luyện tập. Thành thành khẩn khẩn, cung cung kính kính 

tiếp nhận chỉ giáo phê bình của đại chúng; cố gắng sửa 

đổi tự làm mới, thì tự mình mới có thể tiến bộ. Thật sự 

muốn  giảng  được  tốt,  không  chỉ  phải  hiểu   một  bộ 

 phương  pháp  kỹ  xảo  giảng  Kinh,  mà  còn  phải  có  đạo 

tâm chân thật. Mỗi chữ, mỗi câu đều từ trong tâm tánh 

lưu lộ ra, đó mới là thật. Đây chính là tự mình phải có 

công phu chân tu; không có công phu chân thật thì tuy 

có những k  xảo này, nhưng ta vẫn cứ không đạt được 

hiệu quả. Do đó, nhất định là phải  “tự hành hóa tha” , 

tự  mình  tu  hành  có  công  phu  mới  có  thể  chân  chính 

giúp đỡ người khác, mới có thể khởi tác dụng cảm ứng 

đạo giao. 

Câu chuyện này trong “Cảm Ứng Thiên” nhắc nhở, 

cảnh sách chúng ta, khiến cho chúng ta biết được  thật 

đúng như thế nhân đã nói là   “ngẩng đầu ba thước có 

 thần  minh” .  Đây  quyết  định  không  phải  là  vọng  ngữ, 

quyết định không phải là lừa gạt người. Chúng ta phải 

nên  cảnh  giác,  chăm  chỉ  nỗ  lực  tu  học,  hy  vọng  nâng 

cao cảnh giới của chính mình, siêu việt phạm vi quyền 

hạn của quỉ thần, vậy thì ta thật sự thành công. 



************* 



94 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

6“Cảm Ứng Thiên” bắt đầu từ câu chánh văn thứ tư: 

 “Toán giảm tắc bần, hào đa phùng ưu hoạn” , đến câu 

thứ chín:  “Toán tận tắc tử”  đều nói tỉ mỉ chân tướng sự 

thật. 

Chánh văn: “Toán giảm tắc bần, hào đa phùng 

ƣu hoạn”. 

 “Toán”  là tính toán, cũng chính là chúng ta thường 

nói “gia giảm thừa dư”. Vận mệnh đương nhiên là có, 

do  nghiệp  đời  trước  đã  tạo  mà  cảm  ra  được  quả  báo. 

Nếu  như  trong  đời  này  không  có  đại  thiện  đại  ác,  thì 

đại khái vận mạng của cả đời đích thực là như định số 

đang  lưu  chuyển,  thông  thường  người  ta  gọi  là   định 

 mạng luận, ngạn ngữ gọi là  “nhất sanh giai thị mạng, 

 bán  điểm  bất  do  nhân” .  Đây  chính  là  không  có  đại 

thiện đại ác. Nếu bạn phát tâm hành thiện thì việc thiện 

trong định mạng của bạn sẽ thêm lớn, nếu như bạn tạo 

ác thì phước báo đời trước mà bạn đã tạo sẽ bị giảm đi, 

cho nên ngày ngày đều có gia giảm thừa dư. Chúng ta 

khởi tâm động niệm, lời nói việc làm mỗi ngày đều có 

gia giảm thừa dư. Mức độ gia giảm thừa dư không lớn, 

cho nên vận mạng vẫn sẽ bị người khác tính ra được rất 

chính xác.  Vận  mạng  cá  nhân  như vậy,  vận  mạng  gia 

đình, đoàn thể cũng là như vậy, thậm chí đến quốc gia, 

thế giới cũng không ngoại lệ. Bạn xem, trên thế giới có 

rất nhiều nhà dự ngôn nói về kiết hung họa phước của 

thế  giới.  Đây  là  nói  cái  lớn,  nó  đều  có  một  định  số. 



6 Bắt đầu đĩa 6 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

95  

hông  phải  Phật  Bồ  Tát  định,  cũng  không  phải  thần 

minh  định.  Ai  định  vậy?  Vận  mạng  cá  nhân  là  chính 

mình  tạo  tác;  gia  vận  là  tạo  tác  của  người  cả  nhà,  là 

cộng nghiệp của người cả nhà; quốc vận là cộng nghiệp 

của người cả một nước; thế vận là cộng nghiệp của tất 

cả người ở thế gian.  em bạn tạo tác cái gì thì liền biết 

được  có  quả  báo  như  thế  nào.  Nhân  thiện  nhất  định 

được quả thiện, nhân ác nhất định cảm ác báo, đây là 

chân lý. 

Chư Phật Bồ Tát xuất hiện ở thế gian thuần thiện vô 

ác,  vẫn  không  rời  khỏi  chân  l   của  nhân  quả.  “ inh 

Pháp  Hoa”  nói   “Nhất  thừa  nhân  quả” ,  “ inh  Hoa 

Nghiêm” nói  “Ngũ châu nhân quả” , tất cả đều không 

rời  khỏi  định  luật  của  nhân  quả.  Cho  nên,  Phật  pháp 

mới nói:  “Vạn pháp giai không, nhân quả bất không” . 

Nhân quả vì sao bất không? Nhân quả chuyển biến bất 

không,  nhân  biến  thành  quả,  quả  lại  biến  thành  nhân, 

nhân  quả  vĩnh  viễn  đang  tuần  hoàn,  vĩnh  viễn  đang 

luân  chuyển,  đây  gọi  là  nhân  quả  bất  không.  Những 

nghiệp  nhân  quả  báo,  kiết  hung,  họa  phước  vĩnh  viễn 

đang tuần hoàn, tiếp nối bất không. Đây là đại đạo l , 

là chân tướng sự thật. 

Phật dạy chúng ta lìa tướng. Tướng thế gian không 

thể chấp trước, tướng Phật pháp cũng không thể chấp 

trước. Trên “ inh  im Cang” nói rất hay:  “Pháp còn 

 nên xả, huống hồ phi pháp” . Cái pháp đó là Phật pháp. 

 “Pháp  còn  nên  xả” ,  chính  bởi  vì  Phật  pháp  là  nhân 

duyên  sanh.  Pháp  nhân  duyên  sanh  không  có  tự  tánh, 



96 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

ngay thể tức không, không thể có được. Thế pháp, Phật 

pháp  đều  không  ngoại  lệ,  đều  không  thể  chấp  trước; 

phân biệt chấp trước thì sai. Quả nhiên nếu có thể làm 

đến  được  không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  thì  thế 

pháp cùng Phật pháp không có gì khác biệt. Những đạo 

l  này trong  inh điển Đại Thừa nói rất nhiều. Chúng 

ta  phải  tỉ  mỉ  mà  thể  hội,  quán  sát  tất  cả  hiện  tượng, 

chúng  ta  mới  có  thể  chân  thật  có  được  thọ  dụng,  phá 

mê khai ngộ lìa khổ được vui. 

Chúng ta quan sát hoàn cảnh lớn của hiện tại, hoàn 

cảnh sinh hoạt cả thế giới đều đang động loạn, sợ nhất 

là chúng sanh tạo nghiệp. Nghiệp tạo tràn đầy thì quả 

báo liền hiện tiền. Người xưa nói, người làm ác hiện tại 

vẫn chưa nhận lấy ác báo, không phải không báo, chỉ là 

thời giờ chưa đến. Những sự thật này, ngày trước trong 

lịch  sử  có  ghi  chép,  đều  là  viết  theo  nhân  duyên  quả 

báo,  những  hiện  tượng  triển  hiện  ra  ngay  trước  mắt 

chúng ta. Chúng ta xem người hiện tại họ đang nghĩ gì, 

họ nói gì, họ làm gì, quả báo tương lai là thiện hay là 

ác, là kiết hay là hung, là họa hay là phước, chẳng phải 

đã  rõ  ràng  rồi  hay  sao?  Người  trong  đời  quá  khứ  tu 

phước,  đến  đời  này  không  biết  tiếp  tục  tu  phước,  mà 

chỉ  chuyên  môn  tạo  ác  thì  phước  của  họ  dần  dần  bị 

giảm đi. Đây chính là  “Toán giảm” . 

 “Bần”  là tiền tài bị mất hết. 

 “Hao”  là hao tổn. Hao tổn đến mức nghiêm trọng 

là nhà tan người mất, thậm chí đến quốc gia diệt vong. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

97  

 “Đa phùng, ưu hoạn” . Hai câu nói này đích thực là 

nói đến đời sống hiện tại của chính chúng ta. Chúng ta 

trong đời quá khứ cũng xem là có tu được chút phước 

báo, đời này tạo ác, ác báo vẫn chưa hiện tiền, vẫn còn 

phước dư có thể hưởng, phước báo trong đời quá khứ đã 

tu  không  nhỏ.  Do  đây  có  thể  biết,  ngay  trong  đời  này 

của chúng ta, nếu như không làm ác mà còn nỗ lực làm 

thiện,  thì  phước  báo  ngay  đời  này  của  chúng  ta  chắc 

chắn là vượt hơn ngay trước mắt rất nhiều. Những đạo 

l  này nếu như không phải là người chân thật tham thấu, 

bạn nói cho họ nghe, họ sẽ không tin tưởng. Tại vì sao 

không  tin  tưởng?  Vì  họ  mê  rồi,  mê  quá  sâu.  Loại  mê 

hoặc  này  không  phải  không  có  nguyên  nhân.  Hiện  tại 

những gì họ thấy được, tiếp xúc được, dường như không 

giống như người xưa đã nói. Lời của người xưa dường 

như là một loại l  tưởng, không phải sự thật. Những sự 

thật mà họ thấy được không phải như vậy. Họ tin tưởng 

những chân tướng sự thật mà họ thấy được.    thật, họ 

thấy sai rồi, chúng ta có thể khẳng định là họ thấy sai. 

Tại  vì  sao  có  thể  nói  khẳng  định  như  vậy?  Tâm  của 

người xưa là trạng thái tịnh, còn người hiện tại tâm khí 

bao chao, tâm là động. Giống như mặt nước, mặt nước 

khi bình lặng thì giống như tấm gương,  mọi thứ chiếu 

vào thấy được rất rõ ràng; nếu như trên nước khởi lên 

sóng thì đương nhiên không thể thấy được hình ảnh. Từ 

đạo l  này mà các vị tỉ mỉ tư duy, tâm người thanh tịnh 

thấy hình ảnh rất rõ ràng, tâm người bao chao nhìn hình 

ảnh  nhất  định  sẽ  thấy  sai.  Cho  nên  chúng  ta  tin  tưởng 



98 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

giáo huấn của Phật Bồ Tát, tin tưởng giáo huấn của cổ 

Thánh  tiên  Hiền.  Chúng  ta  dựa  vào  cái  gì  tin  tưởng? 

Tâm của họ thanh tịnh, họ ô nhiễm ít hơn so với chúng 

ta.  Tư  tưởng  hiện  tại  của  chúng  ta  là  sóng  to  gió  lớn, 

việc này chúng ta phải rõ ràng. Tâm của chúng ta bị ô 

nhiễm nghiêm trọng. Một ngày từ sớm đến tối phải quấy 

nhân  ngã,  tham-sân-si-mạn  ngày  ngày  đang  thêm  lớn, 

vậy thì chúng ta đối với sự l  của nhân sanh vũ trụ làm 

sao  có  thể  tường  tận?     theo  vọng  tưởng,  chấp  trước 

của chính mình mà làm việc, có l  nào mà không tạo ác 

nghiệp? 

Ngày  nay  học  Phật,  nếu  muốn  có  thành  tựu,  nếu 

muốn được chút thọ dụng thì nhất định phải buông xả 

đi  thành  kiến  của  chính  mình.  Phải  thừa  nhận  thành 

kiến của chính mình là sai lầm; phải mau hồi đầu, hồi 

đầu là bờ; y theo giáo huấn của Phật Bồ Tát tu học, làm 

từ  căn  bản.  Tam  Phước  của  “Quán   inh”  dạy  bảo 

chúng  ta  làm  từ   “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

 trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp” . Thế nào 

gọi là hiếu, thế nào gọi là dưỡng, không có người biết. 

Thế  nào  gọi  là  phụng  sự,  cũng  không  có  người  biết. 

Hiện  tại  mọi  người  xem  thấy  những  chữ  này,  tự  cho 

rằng ta đều đã làm được, việc này không thể trách. Họ 

chính mình đều làm được, làm rất tốt, rất viên mãn, vậy 

thì  họ  liền  thành  Phật  Bồ  Tát.  Hiện  tại  thế  gian  này, 

người tự mình tuyên xưng là Phật gì đó tái lai, Bồ Tát 

gì  đó  tái  lai.  Việc  này  không  thể  trách  họ.  Họ  chính 

mình  cho  rằng  họ  thành  Phật  rồi.  Trên   inh  Phật  nói 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

99  

với  chúng  ta,  người  Trời  Tứ  Thiền,  người  Trời  Tứ 

hông cho rằng chính mình thành Phật, thành Bồ Tát 

rồi. Hiện tại không cần đến Trời Tứ  hông, chính ngay 

hiện tiền họ đã thành Phật, thành Bồ Tát rồi. Ngộ nhận! 

 “Hiếu”,  “Dưỡng” ,  những  chữ  này     nghĩa  rất  sâu 

rộng,  sâu  rộng  không  có  bờ  mé.  Chúng  ta  có  thể  hiểu 

được bao nhiêu? Bồ Tát Đẳng Giác vẫn còn  một phẩm 

sanh tướng vô minh chưa phá, hai chữ “hiếu, dưỡng” này 

vẫn  kém  khuyết  một  phần,  vẫn  chưa  viên  mãn.  Đạo  l  

này  ai  hiểu?  Chứng  được  quả  vị  Như  Lai  là  cứu  cánh 

viên  mãn,  thì   “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

 trưởng”  mới làm đến được viên mãn. Do đây có thể biết, 

hiếu dưỡng, phụng sự chân thật làm đến được có lực, bạn 

liền vào quả vị của Thánh nhân, mức độ thấp nhất là Bồ 

Tát Viên Giáo Sơ Tín Vị. Lấy tiêu chuẩn này để nói, khi 

tam giới 88 phẩm kiến hoặc chưa đoạn, Phật nói ra hiếu 

dưỡng, phụng sự thì bạn không có phần. Sự hiếu dưỡng, 

phụng sự đó của bạn là pháp thế gian, là việc của sáu cõi 

luân hồi. Tám mươi tám phẩm kiến hoặc đoạn rồi, hiếu 

dưỡng phụng sự của bạn  mới là tiêu chuẩn  mà Phật đã 

nói. Tiêu chuẩn thấp nhất, chúng ta có thể làm được hay 

không? Niệm Phật vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc, chân thật vãng sanh rồi thì việc hiếu dưỡng, phụng 

sự của bạn có thể nói làm đến được phân nửa. Đây là tiêu 

chuẩn của Phật. Thế nhưng bạn niệm Phật một lòng cầu 

sanh Tịnh Độ, có thể chân thật vãng sanh Tịnh Độ hay 

không? Phải thật vãng sanh thì mới được, niệm Phật mà 

không thể vãng sanh thì không được. 



100 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Tại vì sao không thể vãng sanh? Bạn phải suy nghĩ, 

nhất định phải tìm ra nguyên nhân của không thể vãng 

sanh và đem loại bỏ đi. Đại Sư Trí Giả dạy cho chúng 

ta phương pháp, chúng ta tỉ mỉ nghĩ tưởng. Phật Bồ Tát 

thật là từ bi đến tột đỉnh, dùng phương pháp của “ngũ 

đình tâm quán” để giúp chúng ta làm trợ tu, giúp chúng 

ta  phá  trừ  phải-quấy-nhân-ngã,  tham-sân-si-mạn, 

những  thứ  phiền  não  này.  Phật  chân  thật  có  phương 

pháp tốt, thế nhưng những phương pháp này chúng ta 

không chịu làm. Nếu như y theo phương pháp này mà 

làm thì sẽ có hiệu quả, cho dù không thể đoạn ba độc 

phiền  não,  nhưng  chắc  chắn  có  thể  hàng  phục  được, 

cũng  chính  là  làm  cho  phiền  não  giảm  nhẹ  đi.  Phiền 

não nhẹ thì trí tuệ thêm lớn. Bạn không chịu chăm chỉ 

nỗ  lực  mà  tu  học  thì  không  còn  cách  nào.  Chúng  ta 

vãng sanh phải đạt đến trình độ nào? Phẩm vị thứ năm 

là mức độ thấp nhất! Đại Sư Trí Giả thị hiện cho chúng 

ta,  khi  Ngài  vãng  sanh,  đệ  tử  hỏi  Ngài  phẩm  vị  vãng 

sanh  ra  sao,  Ngài  nói  là  vãng  sanh  phẩm  vị  thứ  năm. 

Phẩm vị thứ năm là cõi Phàm  Thánh Đồng Cư.  “Ngũ 

đình  tâm  quán”,  năm  phẩm  vị  này,  thành  thật  mà  nói 

bao gồm tất cả chúng sanh, mỗi mỗi đều có thể làm đến 

được.  Đại  Sư  Trí  Giả  dạy  cho  chúng  ta  phương  pháp 

này  và  cũng  chính  Ngài  làm  ra  tấm  gương  điển  hình. 

Thật là từ bi đến tột đỉnh! 

Chúng ta bình lặng mà quán sát thế gian này, quán 

sát  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  chính  mình,  ngày  nay 

chúng  ta  đích  thực  là   “đa  phùng,  ưu  hoạn” .  Có  mấy 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

101  

người  ở  thế  gian  này  thân  tâm  có  được  cảm  giác  an 

toàn? Sống ở thế gian này không có cảm giác an toàn, 

bạn  nói  xem  thật  đáng  thương  cỡ  nào,  thống  khổ  cỡ 

nào. Đây là sự bất hạnh cho chúng ta sanh vào thế gian 

này. Thế gian đại loạn, chúng ta có thể đạt được thân 

tâm an ổn hay không? Được! Chỉ có trong Phật pháp, 

trong  giáo  học  của  Thánh  Hiền,  chúng  ta  có  thể  đạt 

được. Nhất định phải hiểu rõ những chân tướng sự thật 

này.  Chúng  ta  biết  được  chính  mình  từ  đâu  đến,  biết 

được chính mình sẽ đi về đâu, biết được vô số nghiệp 

nhân quả báo của thế gian thì tâm của chúng ta mới có 

thể an, gọi là  “tâm an, lý đắc” . Đạo l  hiểu tường tận 

thì  tâm  liền  an,  bạn  không  tường  tận  thì  tâm  của  bạn 

làm  sao  an  được? Những  sự việc  này  chúng  ta không 

thể  không  biết,  không  thể  không  rõ  ràng,  không  thể 

không học tập. Nếu bạn muốn biết, muốn tường tận mà 

không học tập thì làm sao được? Học còn phải tập (tập 

là phải thật làm), thì bạn mới có thể chân thật thể hội. 

Hôm qua chúng ta đã giảng đến   “thiên địa hữu tư 

 quá  chi  thần,  y  nhân  sở  phạm  khinh  trọng,  dĩ  đoạn 

 nhân toán” . Phía sau nói ra cho chúng ta sáu việc, cũng 

chính là sáu câu. Mỗi một câu là một sự việc. 

 “Toán giảm tắc bần hào, đa phùng ưu hoạn” . Hai 

sự việc này đã giới thiệu qua. Hôm nay chúng ta xem 

việc thứ ba:  “Nhân giai ác chi” . 




*************** 

 

102 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Chánh văn: “Nhân giai ác chi” 

 “Ác”  chính là chán ghét, hay nói cách khác, người 

tạo  ác  thì  người  thiện,  người  quân  tử  nhất  định  sẽ  xa 

lánh họ, sẽ không thân cận họ. 

Trong “Ngọc  u  inh” của Đạo giáo có nói là giả 

như có một người không thể tu thiện nghiệp, chắc chắn 

là  có  những  quỷ  thần  đến  quấy  phá  họ,  khiến  cho  họ 

thần hồn điên đảo, thần trí không rõ ràng.  hông luận 

họ có địa vị cao thế nào, có tiền tài nhiều đến thế nào, 

bạn  bình  lặng  mà  quán  sát  liền  thấy  được,  họ  không 

phải  là  người  bình  thường.  Vào  thời  xưa,  những  Đế 

Vương hết thời, sắp bị mất nước (chúng ta ở trên lịch 

sử xem thấy rất nhiều), họ tâm thuật bất thiện, hành vi 

bất  lương,  thiện  thần  kiết  tinh  lìa  khỏi  họ;  ác  thần  ác 

quỷ thường hay tìm đến cửa, cho nên hành vi của họ bị 

người thế gian ghét bỏ. Những việc này đều là sự thật, 

nhất định không thể xem thành mê tín. 

Thế giới ngày nay khoa học k  thuật tuy tương đối 

phát triển, nhưng đối với thiên địa quỷ thần, những sự l  

này vẫn rất là  mơ  hồ.  hi khoa học  k  thuật nâng lên 

cao  hơn,  phát  hiện  được  tình  huống  sự  thật  này  thì 

chúng ta liền sẽ thay đổi cách nhìn, thay đổi hành vi của 

chúng ta. Nhưng trước khi khoa học chưa đạt đến trình 

độ  này  thì  chúng  ta  phải  nên  tin  tưởng  lời  của  Thánh 

Hiền. Chư Phật Bồ Tát, đại Thánh đại Hiền không lừa 

gạt chúng ta. Các Ngài giáo hóa chúng sanh là có trí tuệ, 

có phương tiện khéo léo, tại vì sao phải lừa gạt chúng 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

103  

sanh?  Tất  cả  chúng  sanh,  nếu  như  phát  hiện  Thích  Ca 

Mâu  Ni  Phật  cả  đời  giảng   inh  nói  pháp,  trong  đó  có 

một câu lừa dối chúng sanh thì những gì Ngài đã nói ra 

trong 49 năm, chúng ta có thể hoàn toàn phế bỏ, không 

tin tưởng Ngài. Vào thời xưa, Thánh nhân, quân tử thế 

gian  mà  còn  có  thể  giữ  lấy  cả  đời  không  vọng  ngữ, 

huống  hồ  Phật  Bồ  Tát,  đại  Thánh  đại  Hiền.  Chúng  ta 

nhất định phải ghi nhớ, nhất định phải tường tận. Chúng 

ta  có  thể  tin  tưởng  lời  của  Thánh  Hiền  nhân,  đây  là 

phước báu của chúng ta; có thể y giáo phụng hành thì 

chúng ta chắc chắn được đại thiện, đại lợi. 

Từ những đạo l  này, cổ đức dạy bảo chúng ta, các 

Ngài nói:  “Nếu chúng ta gặp phải người  ôm lòng oán 

 hận  đối  với  chúng  ta,  ức  hiếp  chúng  ta,  trong  tình 

 huống này chúng ta phải nên làm thế nào?”  Người rõ 

l   biết  được  cách  nhẫn  nhượng.  Chúng  ta  dùng  tâm 

thiện đối đãi với họ, thiên thần chắc chắn bảo hộ chúng 

ta. Đạo l  này rất sâu, không hiểu rõ đạo l  này chúng 

ta  không  chịu  làm,  còn  muốn  phản  kháng,  phản  kích. 

Chúng  ta  thường  nói,  người  thế  gian  đồng  tình  với 

người  yếu.  Người  thế  lực  yếu  kém  luôn  dễ  dàng  có 

được  sự  đồng  cảm  của  đại  chúng.  Thiên  đạo  cũng  là 

như vậy. Người giữ tâm lương thiện, không k  kèo với 

người, cho dù bị ức hiếp, bị vũ nhục, bị bức hại, cũng 

đều có thể nhẫn chịu, vẫn là dùng cái tâm lương thiện 

để  đối  đãi  với  người.  Vậy  nếu  chúng  ta  bị  người  hại 

chết  thì  sao?  Hại  chết  là  phước  khí,  hại  chết  thì  sanh 

thiên,  không  ở  nhân  gian  để  chịu  tội.   hi  chết  thiên 



104 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

thần đến đón tiếp, vậy có gì không tốt chứ? Thế nhưng 

người  ức  hiếp  người,  người  hại  người,  trời  cũng  sẽ 

trừng phạt họ. 

Người  xưa  thường  nói:   “Thiên  tâm  nhân  thuật” . 

Đây là nói thiên thần, thông thường trong tôn giáo gọi 

là  “Thượng  Đế”.  Những  thiên  thần  của  thiên  đạo  đều 

có  lòng  yêu  thương,  tuyệt  đối  sẽ  không  trừng  phạt 

người biết hối cải. Một người làm sai sự việc phải biết 

hối  cải,  hối  cải  liền  có  thể  được  chư  Phật  Bồ  Tát  hộ 

niệm,  được  thiên  địa  quỷ  thần  tha  thứ,  họ  không  tìm 

bạn  để  gây  phiền  phức.  Ngày  trước  đã  làm  sai  không 

hề gì, con người không phải là Thánh Hiền thì làm gì 

không lỗi? Có lỗi mà  có thể thay đổi thì không gì tốt 

bằng. Thế pháp, Phật pháp nói tu hành không gì khác 

hơn chính là cải lỗi. Mỗi ngày chúng ta phản tỉnh kiểm 

điểm,  biết  lỗi  phải  sửa.  Biết  được  lỗi  lầm,  tôi  thường 

nói,  đã  nói  rất  nhiều  năm,  biết  được  lỗi  lầm  chính  là 

khai ngộ, đem lỗi lầm sửa đổi thì gọi là tu hành. Phải 

nỗ  lực  mà  làm,  phải  thầm  lặng  mà  làm,  bạn  mới  có 

được chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ. 

Ngày trước Đại Sư Chương Gia dạy tôi:  “Phật thị môn 

 trung, hữu cầu tất ứng” , sự cảm ứng đạo giao bạn liền 

chứng  thực.   hông  luận  chúng  ta  có  được  thiên  phú, 

sanh  ra  thì  biết;  hoặc  ngu  si,  do  nỗ  lực  cầu  học  mới 

biết, sự thành tựu đều là như nhau. Cho nên, chúng ta 

chính mình phải phấn đấu, phải nỗ lực. 

Người thế gian thường nói:  “Công đạo tự tại nhân 

 tâm” ,  vậy  đối  với  người  làm  ác,  chúng  ta  hà  tất  phải 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

105  

tính  toán  nhiều  với  họ.  Chúng  ta  không  những  phải 

vĩnh viễn gìn giữ tâm niệm từ bi, tâm niệm yêu thương, 

mà còn phải làm cho nó thêm lớn. Giáo nghĩa nền tảng 

trong Phật pháp dạy bảo chúng ta phải đoạn tham-sân-

si.  Tham-sân-si  là  ba  độc  phiền  não,  ngạo  mạn  là  đại 

phiền não nhiều đời mang đến, nếu như không đoạn thì 

chắc  chắn  không  ra  khỏi  ba  cõi,  nếu  như  không  đoạn 

thì  niệm  Phật  vãng  sanh  sẽ  bị  chướng  ngại  nghiêm 

trọng. Điều này chúng ta nhất định phải biết, nhất định 

phải cảnh giác. 

 Con người ở thế gian chỉ mấy mươi năm nóng lạnh 

 ngắn ngủi, tại vì sao không làm một người tốt?  Những 

năm  gần  đây,  chúng  ta  đề  xướng  vận  động  bốn  tốt  là 

 Giữ  Tâm  Tốt,  Làm  Việc  Tốt,  Nói  Lời  Hay,  Làm 

 Người Tốt.  Làm được bốn điều này thì bạn nhất định 

được  phước  báo.   iết  hung  họa  phước  là  báo  ứng  do 

chính  chúng  ta  tạo  tác,  không  phải  người  khác  mang 

đến cho chúng ta, chắc chắn là tự làm tự chịu. Làm ác 

thì có tai, có ương, có họa hại; làm phước thì nhất định 

có kiết, có thiện, có lợi. Thánh nhân thế xuất thế gian 

phân tích cho chúng ta rất nhiều, không nên xem người 

khác tạo ác dường như là họ được phước, họ trải qua 

ngày tháng rất tốt. Chúng ta phải nên biết, đó là phước 

báu lớn mà đời quá khứ họ đã vun bồi. Họ làm ác thì 

chắc  chắn  tổn  đi  phước  thọ  của  họ.  Tuy  là  tổn  giảm, 

nhưng  họ  vẫn  còn  dư  phước  nên  họ  vẫn  đang  hưởng 

phước. Nếu như họ không tạo ác thì phước của họ càng 

lớn,  thọ  mạng  của  họ  càng  dài.  Chúng  ta  không  có 



106 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

thiên nhãn thông, không có túc mạng thông nên không 

biết được quá khứ của họ. 

Người hành thiện hiện tại nhưng đời sống rất cùng 

khổ,  dường  như  không  có  được  quả  báo  tốt,  đây  là 

nguyên nhân gì? Do đời quá khứ tạo ác quá nhiều, nên 

đời  này  họ  chịu  khổ  báo.  Đời  này  họ  hành  thiện,  nên 

khổ báo của họ đã cải đổi được một ít. Loại gia giảm 

thừa dư này, mắt phàm phu chúng ta không thấy được. 

Thế nhưng nếu tỉ mỉ tư duy, tỉ mỉ quán sát, bạn cũng có 

thể thấy. 


*************** 

Chánh văn: “Hình họa tùy chi”. 

Đây là câu thứ tư. 

Phía trước là  “nhân giai ác chi” , cái báo này tương 

đối nhẹ một chút.  “Hình họa tùy chi” , cái báo này thì 

nặng. 

 “Hình”   là  hình  phạt.  Bạn  vi  phạm  pháp  luật  của 

quốc gia, quốc gia có hình phạt đến chế tài bạn. 

 “Họa”  là đại tai đại hung. 

 “Tùy”  là không rời khỏi bạn. 

Thái Hư chân nhân nói với người, nếu người khác 

dùng tâm hạnh bất thiện để đối với ta, làm cho ta gặp 

phải  những  tai  nạn  thống  khổ,  ta  phải  thừa  nhận,  hơn 

nữa, ta còn phải dùng thiện tâm, thiện hạnh để đối với 

họ.  “Phước đức chi khí, hằng sanh ư ngã” . Đây là cơ 

duyên tốt nhất cho mình tu phước, bồi phước. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

107  

Phải  biết  giữa  người  và  người  gặp  nhau  là  một 

duyên  phận.  Duyên  phận  thì  có  thiện  duyên,  có  ác 

duyên. Năm xưa tôi giảng  inh ở giảng đường Quang 

Minh,  Hồng   ông.  Tôi  ở  bên  đó  hai  tháng.  Giảng 

đường này là Lão Hòa thượng Thọ Giã xây dựng. Hiện 

tại  Lão  Hòa  thượng  có  lẽ  đến  90  tuổi  rồi,  vẫn  ở  New 

ork.  Trên  giảng  đường  có  một  đôi  liễn,  tôi  ghi  nhớ 

được rất rõ ràng, câu trên nói:  “Vợ chồng là duyên, có 

 thiện  duyên,  có  ác  duyên,  oan  oan  tương  báo” .  Câu 

dưới viết:  “Con cái là nợ, có đòi nợ, có trả nợ, không 

 nợ không đến” . Câu đối này đã đem tất cả những việc 

của nhân sanh nói ra hết, thảy đều nói rõ ràng. Quan hệ 

giữa người và người chính là bốn chữ   “Ân, Oán, Đòi 

 Nợ  và  Trả  Nợ” .  Chúng  ta  hiểu  được  những  đạo  l , 

những  chân  tướng  sự  thật  này,  thì  không  luận  cùng ở 

chung với bất cứ người nào, chúng ta đều rất rõ ràng, 

rất tường tận chính là cái quan hệ như vậy. Nếu như có 

ân thì hy vọng cái ân này thêm sâu hơn, nếu như có oán 

thì oán phải hóa giải. Đây là trí tuệ, là thọ dụng chân 

thật. Chúng ta thiếu nợ người ta thì hân hoan vui vẻ mà 

trả  cho  người.  Người  khác  thiếu  ta,  ta  một  mực  xóa 

sạch,  không  nhớ  đến.  Bạn  thấy,  thật  là  bớt  việc. 

Thường  hay  giữ  cái  tâm  này  chính  là  tâm  tốt,  thường 

hay làm những việc này chính là việc tốt. 

Do  đây  có  thể  biết,  thiện  phước  là  chính  mình  tu, 

chính mình được thọ dụng; họa phước là do chính mình 

tạo.  Chính  mình  không  chịu  tiếp  nhận  đạo  l   này, 

không  chịu  tiếp  nhận  sự  thật  này,  người  có  ân  với  ta, 



108 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nhìn thấy họ có việc nho nhỏ không vừa   liền vong ân 

bội nghĩa; người có oán đối với ta, niệm niệm nhớ nghĩ 

luôn  muốn  báo  thù;  thiếu  nợ  người  ta  thì  không  trả; 

người  ta  thiếu  nợ  mình  thì  nghĩ  hết  cách  để  bức  ép. 

Đây là tạo tội nghiệp. Cái tội nghiệp này nhất định là 

đọa ở ba đường. Bạn cùng với những oan gia trái chủ 

này đời đời kiếp kiếp không hề kết thúc. Đây là ngu si, 

trong Phật pháp gọi là  “kẻ đáng thương”. Chúng ta học 

Phật  học  đến  chỗ  nào  vậy?  Ngay  đến  những  đạo  l  

chân tướng sự thật này đều không hiểu rõ, chúng ta làm 

thế nào tự cầu đa phước? Phước báo không phải Phật 

Bồ Tát cho chúng ta, không phải Thượng Đế cho chúng 

ta,  cũng  không  phải  thiên  địa  quỷ  thần  cho  chúng  ta, 

mà chính chúng ta phải tạo. Trồng nhân thiện nhất định 

được  quả  thiện;  bạn  tạo  nhân  bất  thiện  chắc  chắn  có 

quả báo bất thiện. Đây là Phật dạy cho chúng ta trong 

cuộc sống thường ngày làm thế nào để làm người, làm 

thế nào đối nhân xử thế tiếp vật. 

Trong “ inh Hoa Nghiêm” nói, thế gian này là ngũ 

trược  ác  thế.  Hiện  tại  có  thể  nói  là  trược  ác  đến  cùng 

tột.  “Trược”  nghĩa  là  ô  nhiễm.  Hiện  tại  địa  cầu  bị  ô 

nhiễm  nghiêm  trọng,  đây  là  việc  mà  mọi  người  đều 

biết. Có rất nhiều người đang nghiên cứu thảo luận làm 

thế  nào  phòng bị  ô  nhiễm,  làm  thế  nào  thay  đổi  hoàn 

cảnh  sinh  hoạt,  họ  nghĩ  được  cũng  không  tệ.  Thế 

nhưng  sự  việc  này  có  thể  làm  được  viên  mãn  hay 

không?  hẳng định là không thể! Tại vì sao chúng ta 

khẳng  định  họ  không  thể  làm  được?  Trên   inh  Phật 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

109  

nói  rất  rõ  ràng:   “Y  báo  tùy  theo  chánh  báo  chuyển” . 

Chánh báo là gì vậy? Chánh báo là lòng người. Chánh 

báo  đã  bị  ô  nhiễm  rồi,  hiện  tại  rất  ít  người  nhắc  đến. 

Ngày nay, chúng ta tư tưởng bị ô nhiễm, kiến giải bị ô 

nhiễm, đây là tất cả cội gốc của ô nhiễm, mê hoặc điên 

đảo.  Tinh  thần  của  chúng  ta  bị  ô  nhiễm  đã  đến  giai 

đoạn  rất  nghiêm  trọng  mà  vẫn  chưa  được  mọi  người 

phổ  biến  phát  hiện,  vẫn  chưa  được  xã  hội  xem  trọng, 

đây là điều rất bất hạnh. 

Giáo huấn của Phật Đà, giáo huấn của Thánh nhân, 

việc  lớn  thứ  nhất  chính  là  dạy  chúng  ta  tu  tâm  thanh 

tịnh. Tâm thanh tịnh thì thân liền thanh tịnh. Thân tâm 

thanh  tịnh  thì  hoàn  cảnh  đời  sống  của  chúng  ta  liền 

thanh tịnh. 

Nhiều đồng tu nhìn thấy tôi đều ngưỡng mộ tôi về 

sự khỏe mạnh, dường như không nhìn thấy già yếu, họ 

hỏi tôi do nguyên nhân gì?  hông có nguyên nhân. Đời 

sống của tôi giống y mọi người, trải qua rất đơn giản. 

Thế nhưng tôi hiểu được một đạo l  là  “tâm thanh tịnh 

 thì thân liền thanh tịnh” . 

 Làm thế nào tu tâm thanh tịnh? 

Đọc   inh,  niệm  Phật,  giảng   inh.  Các  vị  phải  nên 

biết, đọc  inh, niệm Phật, giảng  inh là thân cận Phật 

Bồ  Tát;  ngày  ngày  thân  cận  Phật  Bồ  Tát;  một  ngày 

không đọc  inh, một ngày không niệm Phật, một ngày 

không  giảng   inh  thì  viễn  ly  với  Phật  Bồ  Tát,  Phật 

tượng cúng ở ngay trước mặt cũng không ích gì. Chúng 



110 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

ta phải tâm tâm tương ứng với Phật Bồ Tát, tinh thần kết 

hợp lại với nhau mới được chư Phật hộ niệm. Thế gian 

này danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu trần, tham-sân-

si-mạn tự nhiên liền buông xả. Vấn đề là bạn mỗi ngày 

làm bạn với ai, cùng ở chung với những người nào. Tôi 

phần lớn thời gian cùng ở chung với Phật Bồ Tát. Các vị 

đồng tu đều biết, khi Hàn Quán Trưởng còn ở đời, tôi 

cảm khái ân của bà nên dùng một phần thời gian để lo 

cho bà. Bà ưa thích đi chỗ nào, tôi nhất định phải đưa bà 

đến  nơi  đó.   hi  đưa  bà  đi  chơi,  tôi  vẫn  là  dụng  công 

không gián đoạn, tôi niệm Phật, trên người tôi vẫn mang 

theo một cuốn  inh (có rất nhiều đồng tu cùng ở chung 

với tôi đều biết). Hiện tại Hàn Quán Trưởng vãng sanh 

rồi, toàn bộ tinh thần tôi đều để đọc  inh, bởi vì tôi còn 

phải giảng  inh. Tuy giảng được rất thuần thục, nhưng 

vẫn phải đọc.  hông đọc thì làm sao có thể thâm nhập? 

Nghĩa  inh thì không cùng tận, sâu rộng vô tận. Người 

xưa nói:  “Đọc trăm lần không chán” , đó là nói điển tích 

thế gian, còn Phật  inh thì từ sơ phát tâm đến quả địa 

Như Lai đều đọc không chán, đều đọc không mệt mỏi. 

Đọc một lần thì có chỗ ngộ một lần, một lần thì có một 

lần thọ dụng, siêu phàm nhập Thánh. Đây là một pháp 

môn, một phương pháp tu học. 

 Thế gian người nào là có phước nhất? 

Người ngày ngày đọc  inh là có phước; người ngày 

ngày cùng Phật Bồ Tát trải qua ngày tháng, con người 

này  có  phước  báu.  Phật  Bồ  Tát  đối  với  mọi  người  là 

bình đẳng, tại vì sao chúng ta không thân cận? Phật Bồ 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

111  

Tát trước giờ chưa từng cự tuyệt một người nào, cho dù 

là  người  tạo  tác  tội  ác  ngũ  nghịch,  Phật  Bồ  Tát  cũng 

không  trách  cứ  họ.  Chỉ  cần  họ  chịu  thân  cận  Phật  Bồ 

Tát,  quay  đầu  là  bờ.  Hiểu  rõ  đạo  l ,  biết  được  chân 

tướng sự thật này thì chúng ta phải nên phấn đấu; phải 

nên mau quay đầu làm bạn với Phật Bồ Tát; gia nhập 

vào câu lạc bộ của Phật Bồ Tát. Bạn thấy, việc này thật 

là tự tại. 


*************** 

7Hôm qua,  chúng ta đã giảng đến   “Toán giảm tắc 

 bần  hào,  đa  phùng  ưu  hoạn,  nhân giai ác  chi,  hình 

 họa tùy chi” . 

“Cảm  Ứng  Thiên”  văn  tuy  không  dài,  nhưng  cảnh 

giới ở trong mỗi câu nói đều là rất sâu, rất rộng, đều là 

nói  rõ  kiết  hung,  họa  phước.  Quả  đích  thực  là  chỉ  do 

người tự mình chiêu cảm nên. Trong “Hội Biên” trích 

dẫn  một  đoạn  trong  “ inh  Hoa  Nghiêm”,  đoạn   inh 

văn này nói:  “Diêm phù đề nội, ngũ trọc chúng sanh, 

 bất  tu  thập  thiện,  chuyên  tạo  ác  nghiệp,  sát  đạo,  tà 

 dâm,  vọng  ngữ,     ngữ,  ác  kh u,  lư ng  thiệt,  tham, 

 sân,  tà  kiến.  Bất  hiếu  phụ  mẫu,  bất  kính  tam  bảo, 

 cánh tương phẫn tranh, h  kiến hủy nhục, nhậm tình 

 khởi kiến, phi pháp mưu cầu, dĩ thị nhân duyên, đao 

 binh cơ cận, tật bệnh tử tang, nhân họa thiên hình, 

 chủng chủng thọ báo”.   



7 Bắt đầu đĩa 7 



112 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Đoạn  inh văn này dường như là nói tình cảnh xã 

hội chúng ta hiện nay. Chúng ta thử suy nghĩ một chút, 

chúng ta sống trong môi trường này, điều Phật nói ra, 

chúng ta có phạm hay không? Nếu như có thì phải biết 

sám hối, phải biết sửa chữa lỗi lầm; nếu như không có 

thì cần phải nỗ lực động viên mình, niệm Phật cầu sanh 

Tịnh  Độ.  Thế  gian  này  không  có  gì  đáng  để  chúng  ta 

lưu luyến. Thiên  inh vạn luận, Phật đều khuyên dạy 

chúng ta phải tu tịnh nghiệp. 

 “Diêm phù đề nội”,  thực tế chính là nói trái đất này 

của  chúng  ta.  Chúng  sanh  đời  ngũ  trược  ác  thế,  năm 

loại  ô  nhiễm  nghiêm  trọng,  chúng  ta  đã  nói  cặn  kẽ 

trong “ inh A Di Đà” rồi, trong “ inh Vô Lượng Thọ” 

cũng nói rất nhiều. Cho nên, chúng ta tu hành vào thời 

đại  này,  trong   inh  luận  có  rất  nhiều  phương  pháp 

chúng  ta  không  dùng  được.  Chúng  ta  chỉ  mong  cầu 

mức độ thấp nhất, phương pháp có hiệu quả nhất, đảm 

bảo một đời này chúng ta không những không đọa ba 

đường ác, mà nhất định còn có thể thoát khỏi tam giới. 

Chúng  ta  ngày  nay  duyên  có  rồi,  thật  sự  là  vô  lượng 

kiếp đến nay nhân duyên hi hữu. Chúng ta đời này gặp 

được  rồi,  may  mắn  không  gì  bằng.  Sau  khi  gặp  được 

rồi  chúng  ta  làm  sao  nắm  giữ,  quyết  định  thành  tựu, 

đây  đều  do  chính  mình.  Gặp  được  rồi,  tin  được,  hiểu 

được thì đây là thiện căn. Có thể nghiêm túc nỗ lực làm 

thì  đây  là  phước  đức.  Thiện  căn,  phước  đức,  nhân 

duyên,  ba  điều kiện  đầy  đủ  thì  chúng  ta  đời  này  chắc 

chắn thành tựu. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

113  

Tai nạn từ vô lượng kiếp đến nay đều có thể tránh 

được,  đây  là  lời  giáo  huấn  của  chư  Phật  Như  Lai.  Tu 

học mức độ thấp nhất là ngũ giới, thập thiện, phải làm 

được từ trên tâm địa.  hởi tâm động niệm, ngôn ngữ, 

tạo tác lấy  cái này làm tiêu chuẩn. Tích lũy công đức 

phải nương theo điều mà Thế Tôn đã nói trong “ inh 

Pháp  Hoa”,  đó  là  lấy  ngũ  phẩm  vị  làm  tiêu  chuẩn. 

Những  tiêu  chuẩn  này  đều  là  thấp  nhất,  ai  ai  cũng  có 

thể  làm  được.  Cổ  nhân  nói,  pháp  môn  này  là   “vạn 

 người tu, vạn người vãng sanh” , lời nói này là sự thật. 

hông  đi  được  là  bạn  không  có  phụng  hành  như  l , 

như  giáo.  Như l , như  giáo  tu hành  thì  đâu  có đạo  l  

nào mà không thành tựu? 

Ngày  nay  chúng  ta  không  cần  nói  hoa  m   suông, 

không cần nói quá cao, quá huyền, cái đó không có lợi 

ích, không sát thực tế. Môi trường chúng ta sống hiện 

nay là gì? Trước mắt chúng ta là trình độ như thế nào? 

“Pháp”  nhất  định  phải  khế  hợp  căn  cơ  trước  mắt  thì 

chúng  ta  mới  có  thể  có  được  sự  thọ  dụng  chân  thật. 

Trong  inh nói mấy câu này rất nghiêm trọng, chúng 

ta phải cảnh giác. 

 “Không  tu  thập  thiện,  chuyên  tạo  ác  nghiệp” ,  hai 

câu nói này là nói tổng quát. Dưới đây đem thập ác nêu 

ra,  sát  sanh,  trộm  cắp,  tà  dâm,  vọng  ngữ,  ỷ  ngữ,  ác 

khẩu,  lưỡng  thiệt,  tham,  sân,  si  (tà  kiến  là  si).  Đây  là 

đem  mười  nghiệp  ác  nói  ra,  chúng  ta  nhất  định  phải 

cảnh giác. Mười nghiệp ác này chúng ta có hay không? 



114 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Thực  tiễn  vào  trong  hành  vi  đời  sống,  Phật  nói:   “Bất 

 hiếu phụ mẫu, bất kính Tam Bảo” . Đây là căn bản xử 

thế của con người. 

Giáo  dục  của  nhà  Nho,  nhà  Phật  đều  là  lấy  “Đạo 

hiếu”  làm  cơ  sở,  đến  mục  tiêu  cuối  cùng  cũng  chỉ  là 

hoàn thành đạo hiếu. Cái   này chúng tôi ở trong các 

buổi giảng nói rất nhiều rồi. Chúng ta đối với hai chữ 

“hiếu  kính”  quả  thật  mà  nói  là  không  hiểu.  Việc  này 

cũng  khó  trách!  Tại  sao  không  hiểu  vậy?   hông  có 

người dạy thì bạn làm sao mà biết được? 

Phật  nói  trong   inh, chúng sanh cõi Diêm Phù Đề 

nhĩ căn nhạy nhất; thấy hiểu, điều này khó, không dễ; 

nghe  thì  dễ  hơn  nhiều,  vì  nhĩ  căn  nhạy.  Thế  nhưng 

trong đời này không có duyên phận gặp được thiện tri 

thức, không có người đem những sự việc này giảng rõ 

ràng, giảng minh bạch cho chúng ta, cho nên chúng ta 

căn bản là không biết. 

“Hiếu  thân,  tôn  sư”,  nhận  thức  bốn  chữ  này,  cách 

giảng  như  thế  nào  còn  không  biết  thì  làm  sao  mà  bạn 

biết  làm  được?  “ inh  Địa  Tạng”  chúng  tôi  đã  giảng 

qua.  Quả  thật  mà  nói,  mỗi  lần  giảng   inh  gặp  phải 

những  inh văn này chúng tôi đều giảng tỉ mỉ. Hy vọng 

các đồng tu chúng ta huân tập thật nhiều, sau đó mới có 

thể thật sự ở trong đời sống hành trì đề cao sự cảnh giác 

của mình, khích lệ mình nghiêm túc nỗ lực tu học. 

Trong   inh  văn  nói:   “Bất  hiếu  phụ  mẫu,  bất  kính 

 Tam Bảo”, “Cánh tương phẫn tranh” , đây là đạo l  tất 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

115  

yếu, đây chúng ta gọi là đấu tranh kiên cố. Mọi người 

đều chấp trước tà kiến của mình, người thế gian chúng 

ta gọi là thành kiến. Trong  inh Phật nói, mỗi người có 

kiến giải của mình, đôi bên kiến giải không giống nhau 

liền  khởi  tranh  chấp.  Người  tranh  với  người,  nước 

tranh với nước, vậy thì có nguy không! 

 “Hỗ  kiến  hủy  nhục” .  Đôi  bên  phỉ  báng  lẫn  nhau, 

làm nhục lẫn nhau. 

“Nhậm  tình  khởi  kiến”.    “Nhậm”   là  buông  trôi, 

 “tình”  là tình chấp. Hoàn toàn tùy thuận theo tình cảm 

chấp trước của mình mà sinh khởi tà tri tà kiến. 

 “Phi pháp mưu cầu” . Cầu danh, cầu lợi dưỡng, cầu 

địa  vị  v.v…  Những  cái  mà  bạn  mong  cầu  đều  dùng 

cách thức không chính đáng, không hợp l , không hợp 

pháp  để  mưu  cầu.  Thử  hỏi  xem,  có  thể  cầu  được  hay 

không?  Cũng  có  khi  cầu  được.  Tại  sao  bạn  cầu  được 

vậy? Trong mạng bạn có. Trong mạng không có thì có 

cầu  cũng  cầu  không  được.  Về  sự  việc  này  ở  trong 

“Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”  nói  rất  rõ  ràng,  quí  vị  có  thể 

xem  nhiều  lần.  Trước  đây  chúng  tôi  có  giải  thích  cặn 

kẽ về “Liễu Phàm Tứ Huấn”, có băng ghi âm còn lưu 

giữ, mọi người cũng có thể nghe nhiều thêm. 

“Mọi thứ đều là  mạng, chứ chẳng phải do người”. 

Lời nói này rất có đạo l , cũng là chân tướng sự thật. 

Nhưng nhà Phật lại nói:  “Phật thị môn trung, hữu cầu 

 tất ứng” .  ưa nay Tổ sư Đại đức dạy chúng ta lời nói 

này  cũng  rất  hay.  Thiền  sư  Vân  Cốc  dạy  Viên  Liễu 



116 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Phàm, đó là một điển hình rất rõ rệt.  hi tôi mới học 

Phật, nhờ có Đại Sư Chương Gia chỉ dạy tôi.  “Phật thị 

 môn  trung,  hữu  cầu  tất  ứng” ,  nhưng  phải  cầu  như  l  

như  pháp.  “Phi  pháp  mưu  cầu”   thì  chắc  chắn  không 

cầu được. Mưu cầu phi pháp, bạn có được là cái có s n 

trong  mạng  của  bạn,  nhưng  đã  bị  tổn  phước.  Trong 

mạng có mười phần, bởi do bạn mưu cầu phi pháp nên 

có thể chỉ có được năm phần, đã tổn mất một nửa rồi. 

Những  đạo  l   sự  thật  này  bạn  cần  phải  biết.  Bởi  do 

nhân  duyên  này  nên  thế  gian  này  mới  có  chiến  tranh. 

Chiến tranh là nhân họa, bị đói kém, bị bệnh tật. Ở đây 

nói bệnh tật là nói ôn dịch. Quí vị mấy năm nay nhìn 

thấy súc sanh bị ôn dịch nghiêm trọng. Ở Anh, bò bị ôn 

dịch; mấy năm trước ở Hồng  ông, gà bị ôn dịch; Đài 

Loan,  heo  bị  ôn  dịch,  bị  giết  đi  trên  một  triệu  con. 

Nhưng một ngày nào đó, khi đến người bị ôn dịch thì 

làm thế nào? Điều này rất có thể xảy ra. 

Thiên  tai  nhân  hoại   “chủng  chủng  thọ  báo” .  Thọ 

báo  từ  đâu  ra  vậy?  Là  tự  mình  tạo  tác.  Người  không 

hiểu rõ chân tướng sự thật nên họ không tin, còn chúng 

ta  tin.  Chúng  ta  nhìn  thấy  súc  sanh  thọ  báo  phải nghĩ 

đến súc sanh đời trước cũng là người, tại sao đời này 

lại  mang  thân  súc  sanh?  Vì  tạo  nghiệp  bất  thiện  nên 

ngày nay đọa vào thân súc sanh. Đọa vào cái thân này 

còn  phải  chịu  ác  báo,  bạn  nói  thử  xem,  thê  thảm  cỡ 

nào! Từ đó cho thấy, đều là tự làm tự chịu, hoàn toàn 

không phải do người khác tạo tác. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

117  

Năm nay là năm 1999, lời tiên tri cổ xưa của toàn 

thế giới đều nói năm nay có tai nạn lớn. Những tin tức 

này sách bỏ túi rất nhiều, chúng ta đều có thể nhìn thấy 

khắp  nơi.  Hôm  qua,  đồng  tu  Đài  Loan  điện  thoại  nói 

với tôi, xã hội Đài Loan hiện nay đại khái cũng chịu sự 

ảnh hưởng của loại tin tức này, lòng người phập phồng. 

Đài truyền hình có một số người giải thích loại tiên tri 

này  cũng  không  phải  hoàn  toàn  đáng  tin,  khuyên  mọi 

người không nên tin theo, hãy cứ yên tâm. Đây cũng là 

một phương pháp làm yên ổn lòng người xã hội, nhưng 

không phải là phương pháp cứu cánh viên mãn. 

Phương pháp cứu cánh viên mãn là phải đem những 

chân  tướng  sự  thật  này  nói  rõ  ràng.  Vận  mệnh  chắc 

chắn  là  có,  mỗi  người  đều  có  vận  mệnh,  gia  đình  có 

vận mệnh, quốc gia cũng có vận mệnh, thế giới vẫn là 

có  vận  mệnh.  Vận  mệnh  là  do  bản  thân  chúng  ta  tạo 

nên, thì đương nhiên chúng ta có thể thay đổi được vận 

mệnh của mình. Cổ nhân hiểu được đạo l  này, cho nên 

vào  thời  xưa,  khi  có  một  ngày  gặp  phải  bị  thiên  tai 

nhân họa thì Đế vương và đại thần phản tỉnh sám hối, 

sửa chữa lỗi lầm, đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức. 

Người  xưa  biết  làm  như  vậy.  Trong  nhà  gặp  phải  bất 

hạnh  thì  người  cả  nhà  sám  hối,  người  trong  nhà  sửa 

chữa  lỗi  lầm;  quốc  gia  gặp  phải  những  tai  nạn  thì  Đế 

vương dẫn đầu tu pháp sám hối. Đây là rất có đạo l , 

hoàn toàn không phải mê tín. 

Người hiện nay tự cho rằng thông minh, tự cho rằng 

tri thức khoa học đã vượt qua tất cả. Thành thật mà nói, 



118 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nếu  như  mê  tín  khoa  học  thì  không  bằng  mê  tín  cổ 

Thánh tiên Hiền.  Nên biết rằng, tri thức hiểu biết của 

cổ Thánh tiên Hiền là cả hàng ngàn năm tích lũy lại, sẽ 

không  có  sai  lầm.  Khoa  học  rốt  cuộc  có  sai  lầm  hay 

không,  hiện  nay  vẫn  chưa  phát  hiện,  bởi  vì  thời  gian 

của nó không dài. Hay nói cách khác, chưa được lịch 

sử khảo nghiệm. Lời giáo huấn của cổ nhân đã trải qua 

sự  kiểm  chứng  của  lịch  sử,  chúng  ta  sao  có  thể  lơ  là 

được? Cho nên nói đến l  luận và phương pháp tránh 

hung  tìm  kiết,  vẫn  là  ở  trong  Phật  pháp,  ở  trong  sách 

xưa của Nho gia, Đạo gia. 

Trước tiên, nhất định phải đem khái niệm thiện-ác, tà-

chánh, thị-phi làm cho rõ ràng, làm cho sáng tỏ thì chúng 

ta mới biết được cái gì là ác, phải đoạn ác như thế nào; cái 

gì là thiện, phải tu thiện như thế nào. Trong một đời ngắn 

ngủi này của chúng ta nên nắm chắc cơ duyên hi hữu khó 

gặp. Trong Kinh Phật thường nói:  “Thân người khó được, 

 Phật pháp khó nghe” . Tin được, hiểu được, y giáo phụng 

hành thì chúng ta có thể xa lìa tai họa. Thật sự có thể tiêu 

nghiệp chướng, vượt qua tất cả khổ ách. Đây là việc do 

con người làm. Cho nên, phải tìm ra nhân tố của kiết hung 

họa phước và đem nó tiêu trừ. Tiêu trừ từ đâu vậy? Tiêu 

trừ từ trong tâm. Cái gốc của tích phước phải bồi dưỡng 

từ trong tâm thì một cách tự nhiên tai họa cả đời chúng ta 

sẽ không gặp nữa. Chân thật sám trừ nghiệp chướng, chân 

thật tích lũy công đức là ngay hôm nay và ngay bây giờ. 

Hy vọng  mọi người  chúng  ta phải hiểu rõ, phải nghiêm 

túc nỗ lực khích lệ mình làm. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

119  

Chúng ta là một người tu hành, tâm lượng phải phát 

cho  lớn,  thay  thế  cho  biết  bao  nhiêu  chúng  sanh  mê 

hoặc điên đảo của tất cả thế gian này. Chúng ta tu thay 

cho họ, trước tiên tiêu trừ tai nạn của chính chúng ta và 

cũng có thể tiêu trừ tai nạn của họ. Mặc dù không thể 

tiêu trừ toàn bộ, nhưng chí ít cũng có thể tiêu trừ một 

phần nào tai nạn của họ; tai nạn giảm nhẹ và thời gian 

tai nạn rút ngắn. Hiệu quả này là chắc chắn. 

Thái Thượng viết:  

 “Họa phước vô môn, 

 Duy nhân tự chiêu; 

 Thiện ác chi báo, 

 Như ảnh tùy hình” . 

Suốt cuộc đời của một con người là nhân duyên quả 

báo; một thế giới, vô lượng thế giới thảy đều như vậy. 

Đạo  l   lớn  này  chúng  ta  nhất  định  phải  biết.  Văn  tự 

dưới đây đều là chú giải cho bốn câu trên. 

 “Thị dĩ thiên địa, hữu tư quá chi thần, y nhân sở 

 phạm khinh trọng, dĩ đoạt nhân toán. Toán giảm tắc 

 bần  hao,  đa  phùng  ưu  hoạn,  nhân  giai  ố  chi,  hình 

 họa tùy chi”.   

Lần trước tôi giảng đến chỗ này. Thiên địa quỷ thần 

có rất nhiều vị phụ trách giám sát tất cả chúng sanh về 

khởi  tâm  động  niệm,  hành  vi  tạo  tác.  Cho  nên,  tất  cả 

thiện, tất cả ác không chỉ là ngôn ngữ tạo tác, mà khởi 

tâm động niệm quỷ thần đều nhìn thấy.  hông những 



120 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

họ  nhìn  thấy  mà  họ  còn  có  ghi  chép.  Mỗi  một  chúng 

sanh đều có một bộ hồ sơ tư liệu vô cùng hoàn chỉnh. 

Đây không phải gạt người, không phải là giả dối. 

Xã hội hiện thực của chúng ta, bộ máy cơ quan nhà 

nước, mỗi người từ lúc ra đời đến khi chết đi đều có hồ 

sơ  tư  liệu  của  họ,  vì  họ  có  trách  nhiệm  quản  l   địa 

phương  này.  Những  thiên  thần  quỷ  thần,  tại  sao  cũng 

phải lưu giữ  một phần hồ sơ hoàn chỉnh vậy? Vì khu 

vực  này  của  chúng  ta  cũng  thuộc  về  khu  quản  l   của 

họ. Thành Hoàng quản l  huyện thị này, họ có tư liệu. 

Tư liệu của họ còn hoàn chỉnh hơn so với tư liệu chính 

phủ  dương  thế  chúng  ta.  Thiên  thần  khu  vực  này  của 

chúng ta cũng là phạm vi mà họ cai quản. Trong  inh 

Phật  nói  cho  chúng  ta  biết,  Đại  Phạm  Thiên  Vương, 

Ma Hê Thủ La Thiên Vương, phạm vi mà họ cai quản 

là cả Thế giới Ta Bà này. Hay nói cách khác, chúng ta 

là chúng sanh ở trong sáu cõi, người quản l  chúng ta 

quá  nhiều  nhưng  chúng  ta  không  biết.  Giống  như  xã 

hội  trước  mắt,  chúng  ta  ở  tại  khu  vực  này  thì  có  tổ 

trưởng, trưởng xóm quản l  chúng ta; lên trên nữa có 

trưởng thôn, trưởng xã, trưởng thị trấn; lên trên nữa thì 

có trưởng huyện; càng lên trên nữa có tỉnh trưởng quản 

l ; lên trên nữa thì có trung ương quản l , người quản 

l  chúng ta quá nhiều. Quỷ thần và thiên thần quản l  

chúng ta, tình hình đó càng phức tạp, càng nhiều hơn 

so  với  cái  này,  vậy  thì  có  cách  gì?  Ai  khiến  chúng  ta 

đọa lạc vào trong tam giới? 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

121  

Trong  tam  giới,  người  mà  thiên  thần,  quỷ  thần 

không quản được là A La Hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát, 


chư Phật Như Lai, những người này thì họ không quản 

được. Tại sao không quản được vậy? Vì những người 

này  vô  ngã.  Hay  nói  cách  khác,  “có  ngã”   là  sẽ  bị  họ 

quản;  “vô  ngã”   là  họ  không  quản  được.  Người  mà 

 “thân ở ngoài tam giới, không ở trong ngũ hành”  thì 

những thiên thần, quỷ thần đều tôn kính họ. Phật được 

tôn xưng là thầy của trời người, đạo l  là ở chỗ này. 

“Cảm  Ứng  Thiên”  không  thể  không  nói  rõ.  Vào 

thời xưa, người đọc sách, người có đi học dường như 

không  có  ai  không  đọc  “Cảm  Ứng  Thiên”.  Nền  tảng 

Hán học ít nhiều cũng có một chút, cho nên giảng giải 

sơ lược qua là đủ rồi, không cần nói cặn kẽ. Người hiện 

nay không đọc sách xưa, văn ngôn văn dễ hiểu mà còn 

bị chướng ngại, vì không có người chỉ dạy. Những đạo 

l  chân tướng sự thật này, hiện nay nếu nói cho người, 

người ta sẽ nói đầu óc bạn có vấn đề, bạn là mê tín. Họ 

đâu biết rằng đây là chân tướng sự thật, đây là chân l . 

Phật độ người có duyên. Sao gọi là có duyên vậy? Bạn 

chịu tin, l  giải được. Tin được là thiện căn sâu dày; có 

thể l  giải cũng là thuộc về thiện căn sâu dày; có thể y 

giáo phụng hành là bạn phước đức sâu dày. Chúng ta 

có duyên tiếp xúc được lời giáo huấn của Thánh Hiền, 

đây chân thật là  “trăm ngàn muôn kiếp khó gặp được” . 

Trên  đây  là  nói  rõ   “trời  đất  có  thần  cai  quản  tội 

 lỗi” ,  họ  chuyên  môn  quản  l   trật  tự.  Trong  xã  hội 



122 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

chúng ta hiện nay, thần cai quản tội lỗi là cảnh sát. Họ 

phải phụ trách điều tra. 

 “Y nhân sở phạm khinh trọng” . Đây phần lớn là nói 

việc bạn tạo ác. Bạn phạm tội nhẹ hay phạm tội nặng, 

thì  đối với  thọ hay  yểu,  phú  quí  hay  bần  cùng  của  cả 

đời  bạn  sẽ  có  tăng  giảm,  cộng  trừ.  Nếu  như  bạn  tích 

thiện, tích đức thì phước báo của bạn sẽ tăng thêm, thọ 

mạng sẽ kéo dài. Nếu như bạn tạo ác thì thọ mạng của 

bạn sẽ tổn giảm, phước báo của bạn cũng bị giảm trừ. 

Cho  nên,  chúng  ta  mỗi  ngày  khởi  tâm  động  niệm  đối 

với thọ-yểu, họa-phước của chúng ta mỗi ngày đều có 

thêm bớt cộng trừ. Thế nhưng, biên độ thêm bớt cộng 

trừ này không lớn. Về đại thể, vận mạng của bạn thật 

sự  có  người  phỏng  theo  phương  pháp  này  vẫn  có  thể 

tính toán rất chính xác. 

Trong “Liễu Phàm Tứ Huấn”, vừa mở đầu, việc mà 

chúng ta nhìn thấy là  hổng tiên sinh chấm tử vi cho 

Viên Liễu Phàm, tính chính xác như vậy tức là ông mỗi 

ngày cũng đang tạo ác, nhưng không lớn; cũng tu một 

chút  thiện  nhỏ,  cho  nên  biên  độ  thêm  bớt  cộng  trừ 

không  lớn,  do  đó   hổng  tiên  sinh  tính  rất  chính  xác. 

Nếu  như  tạo  đại  thiện,  đại  ác  thì  vận  mệnh  chắc  chắn 

có  thay  đổi.  Tiên  sinh  Liễu  Phàm  về  sau  gặp  được 

Thiền sư Vân Cốc chỉ dạy ông, ông hiểu rõ rồi đoạn ác, 

tu thiện. Ông tu đại thiện cho nên vận mạng của ông đã 

thay đổi. Phước báo của ông tăng thêm, không phải cái 

số  mà  trong  mạng  đã  định  s n  kia.  Tuổi  thọ  của  ông 

kéo dài thêm. Tiên sinh  hổng chấm thọ mạng của ông 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

123  

là 53 tuổi, ông sống đến hơn 70 tuổi, thọ mạng kéo dài. 

Đây là hiệu quả của tích thiện. Nếu như ông tạo tác đại 

ác, thì phước báo của ông sẽ hưởng hết trong thời gian 

rất ngắn, thọ mạng cũng sẽ giảm ngắn. 

Trong  chiến  tranh  thế  giới  lần  thứ  hai,  quí  vị  nhìn 

thấy  Hitler  của  nước  Đức,  phước  báo  của  ông  lớn  biết 

bao.  Nếu  như  ông  không  phát  động  chiến  tranh,  dùng 

tâm thiện đối xử tất cả nhân dân thì tuổi thọ của ông rất 

dài.  Phước  báo  của  ông  không  có  ai  có  thể  sánh  được. 

Ông  dụng  tâm  bất  thiện,  giết  chết  hơn  50  triệu  người, 

người  bị  hại  có  đến  hơn  200  triệu,  cho  nên  phước  báo 

của  ông  lẽ  ra  là  mấy  trăm  năm  cũng  hưởng  không  hết 

nhưng  bỗng  chốc  bị  tổn  giảm,  chỉ  mười  mấy  năm  là 

hưởng sạch rồi; thọ mạng của ông lẽ ra cũng vô cùng dài, 

nhưng chiến tranh vẫn chưa kết thúc thì ông đã chết. 

Trên  đây  là  những  đại  thiện  đại  ác,  chúng  ta  đã 

nhìn  thấy.   ã  hội  hiện  tại  đông  đảo  chúng  sanh 

chính  là hiện tượng quả  báo hiện  thực.  Sự  thực  của 

quả  báo  bày  ra  trước  mắt  chúng  ta,  nhưng  chúng  ta 

không nhìn ra.  hông nhìn ra, đây gọi là ngu si, mê 

hoặc điên đảo. Nếu bạn có thể nhìn ra được thì bạn 

liền  khai  trí  tuệ;  tính  cảnh  giác  của  bạn  đã  cao  rồi, 

biết  được  cần  phải  chủ  tâm  như  thế  nào,  làm  người 

như thế nào. Đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện mới thật 

sự  đối  với  Phật  Bồ  Tát  bái  lạy  sát  đất;  đối  với  lời 

giáo  huấn  của  cổ  Thánh  tiên  Hiền  thật  sự  khâm 

phục, mới biết không thể không học. 



124 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

 “Toán giảm tắc bần hao” . Đây là nói ra sự thật cụ 

thể về tổn giảm phước báo của bạn, tổn giảm thọ mạng 

của bạn. Vì sao bị giảm vậy? Là do bạn tạo ác. Phước 

báo ít đi thì nghèo (hao nghĩa là tiêu tan). 

 “Đa  phùng  ưu  hoạn”. Đây  là  nói  bạn  cả  đời  gặp 

phải  hung  tai,  gặp  phải  hoạn  nạn.  Trong  xã  hội  này, 

người ta nhìn thấy bạn đều ghét bỏ bạn, không ưa bạn. 

 “Nhân giai ác chi, hình họa tùy chi” . Bởi vì bạn tạo 

tác bất thiện, bạn sẽ bị pháp luật xã hội chế tài, đây là 

hình phạt. 

 “Họa”  là những sự việc mà chúng ta hiện nay gọi 

là thiên tai nhân họa, bạn sẽ thường xuyên gặp phải. 

Hiện nay vấn đề ở chỗ nào vậy? Cái gì là thiện? Cái 

gì là ác? Nếu chúng ta hiểu không rõ ràng, vậy là khó 

rồi.  Người  có  thể  phân  biệt  lợi  hại,  thiện  ác,  trong  xã 

hội  hiện  nay  được  xem  là  người  thượng  căn.  Trong 

ngàn vạn người, thành thật mà nói, khó có được năm, 

ba  người.  Tuyệt  đại  đa  số  người  không  biết  lợi  hại, 

không  hiểu  được  thiện  ác;  thấy  ác  cho  là  thiện,  thấy 

thiện  cho  là  ác,  thấy  cái  lợi  ích  đích  thực  cho  là  hại, 

thấy hại cho là lợi. Bạn nói với họ, họ cũng không tin, 

họ không thể tiếp nhận. Họ nói, cách nói này của bạn là 

lỗi  thời  rồi,  bạn  là  mê  tín.  Loại  người  này  chính  là  ở 

trong Kinh Phật gọi là  “Nhất  iển Đề” . 

Nhất   iển  Đề  là  tiếng  Phạn,     nghĩa  là   “người 

 không có thiện căn” . Người không có thiện căn thì Phật 

Bồ Tát không thể giúp họ được. Tại sao không thể giúp 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

125  

được vậy? Là vì không chịu tiếp nhận. Người thật sự có 

thể nhận biết chân vọng, tà chánh, thị phi, thiện ác, lợi 

hại, trong  inh Phật gọi là người thượng căn. Chúng ta 

thật sự thuộc vào loại hạ căn, chỉ cần cố gắng nỗ lực học 

tập cũng sẽ tăng trưởng, cũng sẽ thăng hoa. Chúng ta từ 

hạ hạ căn có thể thăng hoa thành hạ thượng căn; từ hạ 

thượng căn có thể nâng lên thành trung thượng căn. Nỗ 

lực tu học thì công phu này sẽ không uổng phí. Cứ dần 

dần  trong  khoảng  8  năm,  10  năm,  20  năm,  30  năm, 

chúng ta cũng có thể thăng hoa đến thượng thượng căn. 

Đây  chính  là   “duyên  ngộ  không  đồng”   mà  Thiện  Đạo 

Đại Sư đã nói trong “Quán  inh”. Chúng ta có thể gần 

gũi thiện tri  thức chân chánh,  có  thể  gần gũi  chư  Phật 

Bồ Tát, cái nhân duyên qu  báu này phải nắm lấy, phải 

giữ thật chắc. Trong những năm tháng còn lại này nhất 

định phải có thành tựu. Sự thành tựu này trước tiên phải 

hiểu rõ triệt để đạo l  và  chân tướng  sự thật của nhân 

duyên  quả  báo.  Bạn  hiểu  rõ  triệt  để  thì  bạn  mới  biết 

đoạn  ác  tu  thiện  chân  thật,  bạn  mới  thật  sự  biết  quay 

đầu. Bạn không quay đầu lại được là  do chưa hiểu rõ. 

Bạn  không  khắc  phục  nổi  tập  khí,  không  lìa  nổi  ma 

chướng  của  bạn,  đây  chính  là  trong   inh  Phật  thường 

nói  “kẻ đáng thương hại” . 

Chúng ta nói đến  “hình họa tùy chi” . Câu này trong 

Hội Biên có nêu một công án. Trong đoạn thứ hai trích 

dẫn “ inh Hoa Nghiêm”, phần trước đã nói qua với quí 

vị nhưng chưa hết  . Chúng ta lợi dụng thời gian này 

bổ sung thêm một chút. 



126 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

“Hoa  Nghiêm   inh”  viết:   “Diêm  phù  đề  nội,  ngũ 

 trọc  chúng  sanh,  bất  tu  thập  thiện,  chuyên  tạo  ác 

 nghiệp,  sát  đạo  tà  dâm,  vọng  ngữ,     ngữ,  ác  kh u, 

 lư ng thiệt, tham, sân, tà kiến, bất hiếu phụ mẫu, bất 

 kính Tam Bảo” . 

Phần trước đã giảng đến đây. Ý nghĩa này thật sâu 

vô  cùng,  sự  tướng  rộng  vô  cùng,  rộng  đến  hư  không 

pháp giới. 

Nói đến  “bất hiếu phụ mẫu” . Chữ “Hiếu” có nghĩa 

là gì, có mấy người hiểu được? Chúng tôi ở trong các 

buổi  giảng  đã  giải  thích  về  chữ  này  rất  nhiều  lần,  thế 

nhưng người không có cơ hội nghe  inh thì đành phải 

chịu vậy. Ý nghĩa của một chữ này, không nên nói là 

phàm  phu  chúng  ta,  mà  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  thảy 

đều đến giảng giải cho chúng ta, giảng vô lượng kiếp, 

nghĩa của chữ này cũng giảng không xong. Ý nghĩa của 

chữ này, hàm nghĩa bao gồm hư không pháp giới. Chân 

l  căn bản, vô lượng vô biên sự tướng đều ở trong đó, 

sao  có  thể  nói  hết  được?  Ai  có  thể  đem  chữ  hiếu  làm 

đến viên mãn? Chỉ có đạt đến quả địa Như Lai thì chữ 

hiếu này mới làm viên mãn. 

Tôi đã nói rất nhiều lần, Bồ Tát Đẳng Giác còn có 

một phẩm sanh tướng vô minh chưa có đoạn tận, nên 

đạo hiếu chưa viên mãn. Cho nên Phật pháp là gì vậy? 

Phật pháp là hiếu đạo mà thôi. Thành Phật là gì? Thành 

Phật  chính  là  thành  tựu  viên  mãn  đạo  hiếu.  Phật  pháp 

xây  dựng  trên  cơ  sở  của  đạo  hiếu,  từ  đầu  đến  cuối 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

127  

chính  là  hành  hiếu,  tận  hiếu  mà  thôi.  Hiện  nay  chúng 

sanh không có người dạy, họ đâu có biết được khởi tâm 

động niệm, hành vi tạo tác bất hiếu cha mẹ. 

 “Bất kính Tam Bảo” . Tam Bảo chính là sư trưởng 

của chúng ta. Phật còn ở đời thì Phật là thầy của chúng 

ta; Phật không còn ở đời thì pháp là thầy của chúng ta, 

nhưng  mà  pháp  cần  có  người  truyền,  cần  có  người 

hoằng.  Người  truyền  pháp,  hoằng  pháp  là  Tăng  Bảo. 

Tăng  sao  có  thể  xưng  là  Bảo  vậy?  Vì  Tăng  truyền 

pháp, hoằng pháp. Truyền pháp là khiến pháp của Như 

Lai từng đời, từng đời truyền tiếp, không để cho gián 

đoạn,  đây  chính  là  chúng  ta  ngày  nay  gọi  là  dạy  học. 

Bồi dưỡng nhân tài hoằng pháp kế thừa, đây là truyền. 

Hoằng là đem Phật pháp giới thiệu phổ biến đến quảng 

đại chúng sanh, đến tất cả quần chúng, để tất cả chúng 

sanh  đều  có  thể  nhận  được  giáo  huấn  của  Phật  pháp, 

đều có thể có được lợi ích chân thật của Phật pháp. 

Người làm công tác hoằng truyền Phật pháp thì được 

gọi  là  Tăng  Bảo.  Người  xuất  gia  chánh  nghiệp  của  họ 

chính  là  việc  này.  Người  xuất  gia  không  cần  phải  làm 

công  việc  xã  hội.  Những  sự  nghiệp  phúc  lợi  từ  thiện 

không phải việc của người xuất gia làm. Người xuất gia 

là dạy học, là hoằng pháp. Người xuất gia chẳng có gì cả, 

lấy gì để làm sự nghiệp phúc lợi xã hội? Sự nghiệp phúc 

lợi xã hội là để cho hai chúng tại gia làm. Các bạn thử 

nghĩ xem, Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa còn tại thế, du 

hóa khắp nơi, ba y một bát, tối ngủ gốc cây, ngày ăn một 



128 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

bữa,  trên  người,  một  xu  cũng  không  có  thì  Ngài  lấy  gì 

mà  làm  sự  nghiệp  từ  thiện  xã  hội?  Cho  nên,  bổn  phận 

của người xuất gia là truyền đạo, là hoằng đạo. 

ây  một  ngôi  chùa  đều  không  phải  bổn  phận  của 

người xuất gia. Tại sao Phật Thích Ca Mâu Ni không 

có  xây  chùa?  Vườn      Thọ  Cấp  Cô  Độc,  Trúc  Lâm 

Tinh  á là do cư sĩ tại gia cúng dường, quyền tài sản là 

của  người  tại  gia,  không  phải  của  người  xuất  gia.  Họ 

phát  tâm  thỉnh  Phật,  thỉnh  những  đệ  tử  của  Phật  đến 

nơi  này  để  an  cư,  đến  để  giảng   inh  thuyết  pháp.  Từ 

đó cho thấy, chư Phật Bồ Tát, các đời Tổ sư chỉ là trú 

tạm  đạo  tràng,  đạo  tràng  không  phải  của  mình,  bản 

thân chưa từng xây dựng đạo tràng. Những đạo l  này 

Phật cũng làm nên tấm gương cho chúng ta thấy. Hình 

ảnh rõ ràng như vậy, chúng ta còn không nhìn ra được, 

ngu si đến hết chỗ nói, vậy còn bàn gì đến thành tựu! 

Người xuất gia tự mình xây đạo tràng là lợp am tranh, 

việc này có trong  inh Phật, có trong giới  inh. Những 

đệ tử hậu thế này thể lực không bằng Phật Đà thời đại đó. 

Phật Đà thời đại đó có thể ngủ ngoài trời, dưới gốc cây. 

Chúng ta ngày nay không làm được. Chúng ta không có 

thể lực này, cho nên cần phải có  một mái che. Mái che 

làm thế nào? Tự mình lên núi chặt cây nhỏ, cất am tranh, 

đây là đạo tràng của người xuất gia. Tổ sư Đại đức xưa 

nay  đều  làm  theo  cách  thức  này.  Chúng  ta  phải  nhớ  k  

những chuẩn mực tốt nhất này; phải nghiêm túc học tập; 

phải đoạn tham sân si, thành tựu giới định tuệ. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

129  

8“Cảm Ứng Thiên” từ câu thứ ba đến câu thứ chín 

là một đoạn. Đoạn này nói tổng quát về quả báo của tạo 

tác  ác  nghiệp.  Tuy  văn  tự  không  nhiều  nhưng  hàm 

nghĩa vô cùng sâu rộng. Sau đây có một đoạn văn tự rất 

dài, nói rõ cho chúng ta về tình trạng tạo ác của người 

đời, cũng có thể nói là chú giải của sáu câu này. Những 

sự việc này, xưa nay trong ngoài nước, quả thật mà nói 

là nói không hết. Hơn nữa, người đời vẫn đang tạo tác 

mỗi ngày, không biết quay đầu, không biết giác ngộ. 

Đời  người  ở  thế  gian  chỉ  có  mấy  mươi  năm  ngắn 

ngủi, bỗng chốc là không còn nữa. Năm 22 tuổi, tôi đến 

Đài  Loan,  trong  nháy  mắt  đã  thành  người  già,  hơn  70 

tuổi rồi. Bạn bè đồng trang lứa cùng đi học của chúng 

tôi, bạn bè làm việc, bạn bè học đạo, hai phần ba đều đã 

qua  đời,  cho  nên  đời  người  ngắn  ngủi  như  vậy.  Con 

người  sau  khi  chết  không  phải  cái  gì  cũng  không  còn. 

Sau khi con người chết rồi, cuộc sống vẫn còn rất dài. 

Thánh Hiền thế xuất thế gian đều nói với chúng ta quá 

nhiều, quá tường tận, quá phong phú rồi. Làm thiện có 

thiện báo, sau khi chết rồi có nơi tốt để đi, ở mức thấp 

nhất là phước báo ở cõi trời hoặc nhân gian, vẫn có thể 

tiếp tục hưởng thụ. Phước báo nhân gian thì ngắn ngủi, 

còn  phước  báo  ở  cõi  trời  thì  dài  lâu,  nhưng  phải  biết 

rằng, cho dù có dài đi nữa thì vẫn là hữu hạn. Người thật 

sự thông minh trí tuệ, không có ai không mong cầu ra 

khỏi tam giới.  hông cần nói thoát khỏi tam giới, phước 



8 Bắt đầu đĩa 8 



130 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nhân  thiên  cũng  có  pháp  tu  của  phước  nghiệp  nhân 

thiên, tại sao phải tạo ác, tại sao phải niệm ác, phải nghĩ 

ác? Chúng ta muốn đoạn ác tu thiện, hãy đem   niệm ác, 

tư  tưởng  ác  nhổ  bỏ  sạch,  sau  đó  hành  vi  của  bạn  tự 

nhiên sẽ thiện. Cái thiện này không phải do tạo tác, mà 

là từ trong nội tâm lưu xuất ra một cách tự nhiên. Chúng 

ta đều là đồng tu học Phật, Phật ở trong  inh, Tổ sư ở 

trong  ngữ  lục  nói  với  chúng  ta  rất  nhiều  về  sự  việc 

người  nào  tu,  người  ấy  được.  Cái  gọi  là   “ông  tu,  ông 

 đắc;  bà  tu,  bà  đắc;  không  tu  thì  không  đắc” .  Người 

khác  tu,  ta  không  đắc  được.  Như  trong  hội  Lăng 

Nghiêm, tôn giả A Nan chính là người có cách nghĩ sai 

lầm, cho rằng Thế Tôn là anh con chú bác của Ngài, bản 

thân  Ngài  trong  tu  trì  có  thể  qua  loa  một  chút,  có  thể 

nhờ  anh  con  chú  bác  mà  được  thơm  lây.   ết  quả  gặp 

phải  nạn  Ma  Đăng  Già  mới  thật  sự  giác  ngộ.  Cái  mà 

Phật tu, Ngài A Nan không có được, nhất định phải dựa 

vào tự mình tu trì. Công đức còn như vậy, lẽ nào phước 

đức lại không phải như vậy? Những sự l  này chúng ta 

cũng phải nghĩ cho rõ ràng, cho minh bạch. 

Phước báo chúng ta có thể thơm lây với người khác 

một  chút,  nhưng  mà  nó  cần  phải  có  duyên  phận,  duyên 

đầy đủ. Như chúng ta hiện nay ở cõi người, họ có của cải, 

ta không có, họ có thể giúp đỡ ta chút ít, ta có thể thơm 

lây  với  họ  một  chút.  Nếu  như  chúng  ta  sinh  vào  xứ  sở 

khác nhau hoặc niên đại khác nhau, người ta muốn giúp 

đỡ  cũng  giúp  không  được.  Những  sự  việc  này,  tại  sao 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

131  

chúng  ta  không  suy  nghĩ  thật  nhiều?  Người  ở  thế  gian, 

việc  quan  trọng  nhất  chính  là  phải  làm  thiện  với  người. 

Họ là người ác, ta cũng dùng tâm thiện đối xử họ, cũng 

phải  dùng  thiện  hạnh  đối  xử  họ.  Lâu  ngày,  dài  tháng 

người  ác  cũng  sẽ  được  cảm  hóa  hướng  thiện.  Người  ác 

không thể quay đầu là do sức cảm hóa của chúng ta không 

đủ.  Bản  thân  chúng  ta  phải  sinh  tâm  hổ  thẹn,  phải  sinh 

tâm sám hối, ta làm không được tốt, nên ta chưa có thể 

giúp đỡ họ quay đầu. Thấy họ tạo ác, thấy họ đọa lạc thì 

tâm đại từ bi liền từ chỗ này sinh khởi lên, đây trong  inh 

Phật gọi là  “Phật pháp nhân duyên sanh” . 

Chư  Phật  Bồ  Tát  thị  hiện  trong  sáu  cõi,  thị  hiện  ở 

nhân gian. Tại sao họ đến thị hiện vậy? Chúng sanh có 

cảm,  Phật  liền  có  ứng.  Cảm  ứng  chính  là  duyên  sanh, 

cảm ứng đều là duyên. Chính bởi như thế nên Phật pháp 

là duyên sanh. Phàm là pháp do duyên sanh đều là đương 

thể không, hoàn toàn không thể được. Phật hiểu rõ, Bồ 

Tát sáng tỏ, cho nên Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian toàn 

tâm  toàn  lực  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn,  họ 

không dính tướng. Thế Tôn trong “ inh  im Cang” khai 

thị cho tôn giả Tu Bồ Đề việc độ hóa chúng sanh nhất 

định phải chú   đến (đây cũng là dạy chúng ta); Phật dạy 

Bồ Tát thị hiện trong sáu cõi, trong chín pháp giới, nhất 

định phải giữ vững một nguyên tắc là  “Bất thủ ư tướng, 

 như như bất động”, đây mới gọi là chân Bồ Tát . 

 “Bất  thủ  ư  tướng”   chính  là  ngoài  không  dính 

tướng.  “Như như bất động”  là trong không động tâm. 



132 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Ngoài  không  dính  tướng,  trong  không  động  tâm,  thì 

mới có năng lực ứng hóa, thị hiện. Nếu như ngoài dính 

tướng,  trong  động  tâm  là  bạn  tạo  nghiệp  rồi.  Tạo 

nghiệp  thì đâu  có đạo  l  nào  mà  không  thọ báo?  Bạn 

nói, tôi làm việc vì Phật Bồ Tát, vì tất cả chúng sanh 

phục vụ,  mà bạn dính tướng, bạn động tâm thì vẫn là 

nghiệp báo. Nếu như ở trong đây, cái dính đến là tướng 

bất thiện, cái động đến là tâm bất thiện, khởi tham sân 

si mạn, tật đố, chướng ngại, nói lời thành thật, đây đều 

là quả báo ở địa ngục. Chúng ta thử nghĩ xem, chúng ta 

có từng động những   niệm này hay không? Nếu như 

có cái   niệm này thì hãy mau mau sám hối. Chúng ta 

quan  sát  tỉ  mỉ  trong  đời  này  của  chúng  ta,  nhìn  thấy 

biết bao nhiêu người xuất gia, khi họ sắp mạng chung, 

khi họ ra đi, những cái tướng mà họ hiện kia, chúng ta 

có  tận  mắt  chứng  kiến,  chính  tai  mình  nghe  thấy,  là 

hiện  tượng  gì?  Ngày  nay  bản  thân  chúng  ta  là  người 

xuất gia, tương lai khi chúng ta chết đi, cách chết như 

thế nào? Có phải cũng ra đi mơ mơ hồ hồ hay không, 

có  phải  cũng  bệnh  nặng  ra  đi  khi  bất  tỉnh  nhân  sự 

không?  Lúc  sắp  mạng  chung  hoặc  giả  khi  bệnh  nặng, 

bất tỉnh nhân sự, ngay cả người thân quyến thuộc còn 

nhận không ra nữa, đó là chắc chắn đi về ba đường ác 

rồi; hai đường nhân thiên, thần trí đều rất rõ ràng. 

Chúng ta ở trong thế gian này tranh gì với người ta 

vậy?  Nếu  tranh  danh  vọng,  lợi  dưỡng  với  người  ta  là 

bạn chuẩn bị đi về ba đường ác. Nếu thật sự muốn về 

Thế giới Cực Lạc thì nhân ngã, thị phi, tham-sân-si-mạn 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

133  

phải buông xả triệt để. Hoằng pháp lợi sinh thật sự làm 

được  ngoài  không  dính  tướng,  trong  không  động  tâm, 

dùng một lòng chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi 

xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật.  Đời  này  người  ta  làm  nhục 

chúng ta, coi rẻ chúng ta, hãm hại chúng ta, chúng ta đối 

với  những  người  này  cảm  kích,  cảm  ơn  tận  đáy  lòng. 

Cảm cái ơn gì vậy? Tiêu nghiệp chướng của chúng ta! 

Những nghiệp đã tạo trong quá khứ, đời nay vậy là trả 

hết rồi. Đối với những người này quyết không được có 

mảy  may tâm oán  hận. Nếu có  một  mảy  may tâm oán 

hận, thì không những nghiệp chướng của bạn không tiêu 

hết,  mà  còn  tăng  trưởng  thêm.  Bạn  xem,  đây  là  chỉ  ở 

ngay  trong  khoảng  một  niệm.  Một  niệm  này  chính  là 

mê-ngộ, một niệm này chính là họa-phúc, là kiết-hung. 

Nên  biết  rằng,  thế  gian  tất  cả  pháp,  trong   inh  Phật 

thường nói là thập pháp giới y chánh trang nghiêm đều 

là mộng huyễn bèo bọt, đều không phải chân thật. Cho 

nên tại sao chúng ta phải khẩn trương như vậy? Người 

khác  cần  thì  chúng  ta  rất  hoan  hỷ  cúng  dường,  bố  thí 

một cách hoan hỷ.  hông những là vật ngoài thân, mà 

họ cần mạng sống của chúng ta, chúng ta cũng hoan hỷ 

bố  thí  cho  họ,  cái  tâm  hoan  hỷ  bố  thí  đó  sẽ  được  vô 

lượng  vô  biên  phước  báo.  Lời  mà  Phật  đã  nói  trong 

inh điển, từng câu đều chân thật, không có câu nào là 

giả dối.   theo Phật pháp tu học nhất định được lợi ích. 

Chúng ta tại sao không tin? Tại sao không chịu làm? 

Có  một  vị  đồng  tu  đã  kể  với  tôi  một  sự  việc,  ông 

nói  năm  xưa  nằm  mộng  thấy  Bồ  Tát  Quan  Thế  Âm, 



134 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

ông  mộng  thấy  mình  gặp  phải  một  tình  cảnh  vô  cùng 

nguy hiểm, giống như ở trên một đảo nhỏ, tứ bề đều là 

biển, sóng gió rất to, mạng sống như ngàn cân treo sợi 

tóc. Vào lúc này ông nhìn thấy Bồ Tát Quan Thế Âm, 

ông  qu   xuống  đất  cầu  Bồ  Tát  Quan  Thế  Âm  cứu 

mình. Ông nói, Bồ Tát Quan Thế Âm không có nói gì, 

dùng  tay  chỉ  xuống,  theo  hướng  ngón  tay,  bảo  ông 

nhảy xuống. Ông nói:  “Không được! Phía dưới là biển, 

 con  nhảy  xuống đó  chẳng  phải  là  chết  sao?” .  Bồ  Tát 

Quan  Thế  Âm  lại  chỉ  xuống  tiếp,  ông  tin.,  “Bồ  Tát 

 Quan Thế Âm bảo con nhảy, con liền nhảy xuống” .  ết 

quả,  sau  khi  nhảy  xuống,  liền  ở  trên  tay  của  Bồ  Tát 

Quan Thế Âm. Bạn không chịu nghe lời thì đành chịu 

vậy. Sau khi nhảy xuống, thật không ngờ, Bồ Tát Quan 

Âm dùng tay đỡ lên và đưa ông đến một nơi rất đẹp, rất 

an toàn.  hi ông đáp xuống mặt đất thì không thấy Bồ 

Tát Quan Âm nữa, ông chỉ nhìn thấy ở nơi đó đang xây 

nhà lầu, môi trường quả thật rất đẹp. Ông đã mộng thấy 

giấc  mộng  như  vậy.  Cho  nên,  nhất  định  phải  tin  Phật 

Bồ Tát, tiếp nhận lời giáo huấn của Phật Bồ Tát. 

Phật Bồ Tát dạy chúng ta hãy buông xả tất cả thân 

tâm  thế  giới,  nhất  định  được  lợi  ích.   ử  sự  đối  nhân 

tiếp  vật  phải  hòa  mục,  phải  xem  tất  cả  chúng  sanh  là 

chư Phật Bồ Tát. Người tâm tốt đối xử chúng ta, chúng 

ta  cảm  ân,  vì  được  họ  quan  tâm;  người  ác     đối  xử 

chúng ta, chúng ta cũng cảm ân, vì họ tiêu trừ nghiệp 

chướng của chúng ta, có người nào không phải thiện tri 

thức, có người nào không phải Phật Bồ Tát? Vây quanh 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

135  

tứ  phía  chúng  ta  đều  là  thiện  tri  thức,  đều  là  Phật  Bồ 

Tát. Đây gọi là tu hành, khiến bản thân chúng ta cả đời 

đều sống ở trong sự thành kính cảm ân, mạng sống no 

đủ biết bao!  hi nói   nghĩa và giá trị của mạng sống, 

người  thế  gian  thật  sự  chỉ  có  cái  khái  niệm  này,  thực 

chất họ không hiểu   nghĩa và giá trị của  mạng sống. 

Thế  nhưng  bậc  Thánh  Hiền  thế  xuất  thế  gian  hiểu  rõ, 

sáng  tỏ.  Bản  thân  các  Ngài  làm  được  rồi,  chúng  ta 

không hề để  , không có quan sát tỉ mỉ. Đây cũng có 

thể là do các bậc Thánh Hiền này cách thời đại chúng 

ta quá lâu xa, nên chúng ta đã lơ là. Nếu như đọc thật 

k   sách  của  các  Ngài,  thể  hội  thật  tỉ  mỉ,  chúng  ta  sẽ 

không khó hiểu, đây là chỗ chân thật đáng để chúng ta 

học  tập.  Cho  nên,  chúng  ta  triển  khai  “Cảm  Ứng 

Thiên”,  đặc  biệt  là  “Hội  Biên”,  bên  trong nói l   lẽ rõ 

ràng. Năm xưa, tôi khuyên bảo đồng tu ở thư viện hãy 

xem bài văn này như giới luật mà đọc, mỗi ngày phải 

đọc  một  lần.  Trì  giới,  niệm  Phật,  nâng  cao  cảnh  giác 

của bản thân chúng ta. Mặc dù chúng ta từ sáng đến tối 

niệm Phật, như Ngẫu Ích Đại Sư đã nói,  niệm đến mưa 

 cũng  không  ướt,  niệm  đến  mức  như  tường  đồng  vách 

 sắt, nếu như ác niệm, ác hạnh không thể sửa đổi lại thì 

 vẫn là phí công.  Đây là lời mà các bậc Tổ sư Đại đức 

 đắng miệng, dùng tâm l o bà để dạy chúng ta. Chúng 

ta đối với những lời này từng giây, từng phút khắc ghi 

trong  tâm;  từng  giây,  từng  phút  cảnh  tỉnh  mình,  giữ 

tâm tốt, làm việc tốt, nói lời hay, làm người tốt thì chắc 

chắn có quả báo tốt. Làm trái ngược lời giáo huấn của 



136 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Phật Bồ Tát, trái ngược lời giáo huấn của cổ Thánh tiên 

Hiền thì quả báo chắc chắn sẽ không tốt. 

Hôm  qua,  tôi  giảng   inh  về  từ  Hồng   ông  đến 

Singapore,  có  mấy  vị  đồng  tu  từ   c  châu  trở  về,  nói 

với tôi,  c Châu hiện nay xã hội hỗn loạn, lòng người 

hoang  mang,  từ  trường  tỏa  ra  rất  không  tốt.  Bên  đó 

người học Phật ít, người thấu suốt giáo huấn cổ Thánh 

tiên Hiền ít. Chúng ta sau khi nghe thấy, liền nghĩ đến 

phải làm thế nào đi giúp đỡ họ, dốc hết chút sức mỏng 

manh của chúng ta, đây là điều nên làm. Quyết không 

nên nói người bên đó có tai nạn chẳng liên quan gì với 

chúng  ta,  quan  niệm  này  là  sai  rồi!  Chủng  tộc  khác 

nhau,  quốc  gia  khác  nhau,  tín  ngưỡng  tôn  giáo  khác 

nhau, phải dùng tâm từ bi, bình đẳng mà đối xử. Nhìn 

thấy người bị nạn với bản thân mình bị nạn không có gì 

khác biệt. Mặc dù sức chúng ta không giải quyết được, 

nhưng phải có cái tâm này, cái tâm này là tâm tốt. 

Chúng ta tiếp tục xem câu thứ mười của “Cảm Ứng 

Thiên”. 




************** 

Chánh  văn:  “Hựu  hữu  tam  đài,  bắc  đẩu  thần 

quân,  tại  nhân  đầu  thƣợng,  lục  nhân  tội  ác,  đoạt 

kỳ kỉ toán”. 

Câu này là nói, người bất kể vào lúc nào, bất kể ở 

xứ sở nào, nhất cử nhất động, khởi tâm động niệm đều 

có  quỷ  thần  nhìn  thấy.  Ở  trong  quỷ  thần  còn  có  vị 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

137  

chuyên  giám  sát  thiện  ác  của  người  đời.  Bạn  có  tâm 

thiện, hành thiện họ có ghi chép; tâm ác, hạnh ác cũng 

có  ghi  chép.  Hay  nói  cách  khác,  thiên  thần  quỷ  thần 

bên ấy có hồ sơ hoàn chỉnh về tất cả tạo tác, khởi tâm 

động  niệm  suốt  đời  của  chúng  ta.  Sự  ghi  chép  còn  rõ 

ràng hơn so với cục cảnh sát, cục điều tra của người thế 

gian chúng ta. Nếu chúng ta hiểu rõ chân tướng sự thật 

này thì tâm sợ hãi tự nhiên sẽ sinh khởi ngay. Đối với 

tâm hạnh của mình nhất định biết kiểm điểm. 

 “Tam  đài  Bắc  Đ u” .  Đây  là  nói  bốn  vị  thần  linh, 

trong  Đạo  giáo  dân  gian  chúng  ta  có  thờ  cúng. 

“Thượng  đài”  quản  l   việc  sinh  tử  của  người,  “Trung 

đài” quản l  phước báo của người, “Hạ đài” quản l  lộc 

mạng của người. Nếu dùng cách nói hiện nay để nói, hạ 

đài  quản  l   tiền  tài,  trung  đài  quản  l   địa  vị  xã  hội, 

thượng đài quản l  vận mạng. Một người sống chết, thọ 

yểu,  nghèo  cùng  hay  hiển  đạt  đều  có  quỷ  thần  đang 

quản  l .  Những  người  này,  chúng  ta muốn  hỏi,  họ  có 

quyền lực chi phối họa phước, sinh tử của chúng ta hay 

không? Nói lời thành thật, họ không có quyền lực chi 

phối,  nhưng  mà  họ  cai  quản  những  sự  việc  này.   iết 

hung, họa phước là do chúng ta tự mình định đoạt, họ 

chỉ  thực  thi,  giống  như  ở  thế  gian  chúng  ta,  cục  cảnh 

sát, cục điều tra, những cơ quan này. Nếu người hành 

thiện, họ trình báo lên trên để khen thưởng; người tạo 

ác, họ báo lên trên để thi hành trừng phạt. Họ là đơn vị 

giám  sát  thi  hành,  hoàn  toàn  không  phải  chi  phối. 

Người  chi  phối  đích  thực  là  chính  chúng  ta.  Cho  nên 



138 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

vận mệnh là do mình tạo, tự làm tự chịu. Đạo l  và sự 

thật này, chúng ta đều phải hiểu rõ, đều phải sáng tỏ. 

Mặc dù bạn đã tạo tác một số tội lỗi, phần trước đã 

nói qua, chỉ cần bạn biết sai, biết sám hối, sửa lỗi thì 

trời đất quỷ thần sẽ không trừng phạt. Phật Bồ Tát thì 

càng  từ  bi  hơn,  đối  với  chúng  sanh  tạo  ác,  đọa  lạc 

đường  ác,  vẫn  dùng  tâm  từ  bi  đối  xử  như  xưa,  đó  là 

Thánh nhân. Quỷ thần vẫn là phàm phu, tình chấp chưa 

có  buông  bỏ,  thấy  người  hành  thiện  họ  hoan  hỷ;  thấy 

người tạo ác thì họ chán ghét, không ưa. Chúng ta ngày 

nay cũng là phàm phu, lấy bụng dạ bản thân chúng ta 

mà khoan dung những thiên địa quỷ thần này. Chúng ta 

cũng có thể biết sơ qua một vài phần. Ngoài Bắc Đẩu 

Tinh  Quân  ra,  trong  Đạo  giáo  còn  có  Nam  Đẩu  Tinh 

Quân.  Nam  Đẩu  chủ  quản  người  sống,  Bắc  Đẩu  chủ 

quản người chết. Người nào vào trong cõi người để đầu 

thai  thì  Nam  Đẩu  Tinh  Quân  đến  ghi  chép,  những  tư 

liệu này lưu ở chỗ của ông. Người đến lúc tuổi thọ hết, 

chết  đi  cũng  có  ghi  chép,  Bắc  Đẩu  quản  l   những  sự 

việc này. Người thế tục nói, nếu như người có cầu khẩn 

ở thần linh, cần nên hướng về Bắc Đẩu. 

Những  thiên  địa  quỷ  thần  này  thường  hay  luân 

phiên thăm viếng thế gian. Việc thăm viếng của họ là 

có ngày giờ nhất định, đại khái cứ mỗi hai tháng sẽ đến 

một lần, hoặc giả đến hai lần, hầu như đều là có nhất 

định, giống như họ đi tuần tra vậy, vào thời gian nào, 

đến khu vực nào để đi tuần tra. Hai tháng đến một lần, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

139  

đây  là  dùng  lịch  giáp  tí  trước  đây  của  chúng  ta.  Sáu 

mươi  ngày  là  một  vòng  giáp  tí.  Cho  nên,  cứ  mỗi  hai 

tháng chí ít họ sẽ đến một lần. 

  “Nghiệp  báo  nhân  duyên  kinh  thuyết,  thất  tinh 

 chi khí, thường kết vi nhất tinh, tại nhân đầu thượng, 

 khứ đỉnh tam thốn”. 

Ngạn  ngữ  xưa  nói:   “Ngẩng  đầu  ba  thước  có  thần 

 linh” , còn trong  inh nói không phải ba thước, mà là ba 

tấc. Một người tâm địa lương thiện, hành vi lương thiện 

thì  trên  đỉnh  đầu  người  này  có  hào  quang.  Hào  quang 

lớn nhỏ không giống nhau, màu sắc không giống nhau, 

người không nhìn thấy, nhưng quỷ thần nhìn thấy. Hiện 

nay  có  một  số  người  tu  thiền  định  nhìn  thấy,  tâm  địa 

thanh  tịnh  đến  một  trình  độ  nào  đó  cũng  có  thể  nhìn 

thấy;  còn  có  một  số  người  luyện  khí  công  (khí  công 

cũng là một loại tu định), họ cũng có thể nhìn thấy. Màu 

sắc của hào quang tốt nhất là màu của vàng, sau đó là 

màu  vàng,  màu  xấu  nhất  là  màu  xám,  màu  đen.  Đến 

màu đen thì thọ mạng của người hầu như là sắp hết rồi. 

Họ gọi là khí, trong Phật pháp gọi là hào quang. Từ đó 

cho thấy, người không thể không tu thiện. 

Tôi thường nói, đời người thực ra khổ đau và ngắn 

ngủi. Năm 1977, lần đầu tiên tôi đi Hồng  ông. Tôi đã 

ở  lại  bên  đó  bốn  tháng,  giảng  “ inh  Lăng  Nghiêm”. 

Lúc ấy, người mời tôi là Pháp sư Thánh Hoài và cư sĩ 

Tạ Đạo Liên. Pháp sư Thánh Hoài hiện nay vẫn còn, cư 

sĩ Tạ thì đã đi rồi, vãng sanh năm ngoái. Biết bao nhiêu 



140 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

bạn đồng tu cùng tu chung với nhau thời ấy, hơn một 

nửa đều đã đi rồi. Đời người giống như một giấc mộng 

vậy. Trước đây, nơi họ cư trú đều là khu nhà ở cao qu  

thượng đẳng, tôi cũng có đến rồi. Hiện nay lầu cao vẫn 

còn, nhưng đã đổi chủ nhân, khiến chúng tôi cảm nhận 

sâu  sắc  sự  vô  thường.  Bản  thân  mình  cũng  mỗi  năm 

một  già  yếu  hơn.   hi  tôi  mới  đến  Đài  Loan,  bạn  học 

chúng tôi gần khoảng hơn 200 người, hiện nay còn lại 

có  lẽ  chưa  được  50  người.  Người  đến  tình  cảnh  này, 

cảm  xúc  sẽ  sâu  sắc  ngay.  Phật  nói  rất  hay:   “Mọi  thứ 

 đều bỏ lại, chỉ có nghiệp theo mình” . Tại sao chúng ta 

vẫn tạo nghiệp? Vì do mê hoặc. Đối với những đạo l  

này,  tuy  chúng  ta  thường  hay  đọc  sách,  đọc   inh, 

nghiên cứu giáo l , nghe  inh, cuối cùng không chống 

nổi sự cám dỗ của thế gian, danh vọng lợi dưỡng, tài, 

sắc, danh, thực, thùy không thắng nổi.  hông thắng nổi 

thì liền tạo nghiệp. Nghiệp là cái đi theo bạn. Bạn tạo 

tác nghiệp thiện, bạn có thiện báo; bạn tạo tác nghiệp 

ác, thế là có ác báo. Thiện ác báo ứng không phải quỷ 

thần giáng cho chúng ta, không phải Phật Bồ Tát, cũng 

không  phải  Thượng  Đế  hay  vua  Diêm  La  trao  cho 

chúng  ta,  mà  tất  cả  kiết  hung  họa  phúc  thảy  đều  do 

mình tạo nên, tự làm tự chịu. Chỉ có người thật sự hiểu 

rõ đạo l  này, hiểu rõ chân tướng sự thật thì tâm mới 

bình tĩnh. Mặc dù gặp phải tất cả tai họa cũng sẽ không 

oán trời trách người; bị người khác làm nhục, hãm hại 

cũng sẽ không oán hận với người. Vì sao vậy? Vì biết 

đây  là  nhân  quả  báo  ứng,  là  quả  báo.  Ta  trước  đây 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

141  

không  xúc  phạm  người  thì  ngày  nay  người  khác  sẽ 

không  xúc  phạm  ta.  Ta  trước  đây  không  có  hãm  hại 

người  thì  ngày  nay  người  ta  sao  có  thể  hãm  hại  ta? 

Chúng ta bị người làm nhục, bị người coi rẻ, bị người 

hãm hại đều là do tự mình tạo cả, tự mình phải nên đón 

nhận. Đón nhận một cách hoan hỷ thì món nợ này liền 

trả xong rồi. Nợ mạng phải đền mạng, nợ tiền phải trả 

tiền.  Quả  báo  thông  ba  đời,  đâu  thể  trốn  thoát  được? 

Cho  dù  bạn  thành  Phật  rồi,  thành  Phật  thị  hiện  vào 

trong lục đạo hóa độ chúng sanh cũng không thể trốn 

thoát nghiệp báo của đời trước. Chúng ta đã đọc trong 

sách vở,  hổng Lão Phu Tử bị đói ở nước Trần; Phật 

Thích Ca Mâu Ni bị quả báo ba tháng ăn lúa ngựa. Phật 

ở  trong   inh  đã  nói  với  mọi  người,  nghiệp  nhân  của 

đời trước đến lúc này duyên chín muồi rồi, thành Phật 

cũng không có cách gì tránh khỏi quả báo. 

Trong Tông môn có công án Thiền hồ ly, rất nhiều 

đồng  tu  đều  biết  câu  chuyện  về  Thiền  sư  Bá  Trượng 

thời  triều  Đường.  Đại  Sư  Bá  Trượng  mỗi  ngày  giảng 

inh, có một cụ già ở tại sau núi, hằng ngày đều đến 

nghe  giảng   inh.  Người  bình  thường  không  biết, 

nhưng Đại Sư Bá Trượng biết ông không phải là người, 

tục ngữ chúng ta nói, ông là Hồ Tiên. Có một hôm cụ 

già  này  thỉnh  giáo  với  Đại  Sư  Bá  Trượng,  nói  rõ  quá 

trình đọa lạc của bản thân ông. Đời trước ông là một vị 

pháp  sư  giảng   inh  thuyết  pháp,  thính  chúng  đưa  ra 

câu hỏi cho ông, ông đã trả lời sai. Trả lời sai rồi, trái 

nhân quả đọa lạc làm thân hồ ly đã hơn 500 năm rồi. 



142 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Hiện  tại  ông  không  có  cách  gì  thoát  khỏi  đường  súc 

sanh,  nên  cầu  Đại  Sư  Bá  Trượng  giúp  đỡ.  Đại  Sư  Bá 

Trượng  nói:   “Được!  Ngày  mai  khi  giảng  Kinh,  ông 

 bước ra hỏi, ông đem câu hỏi mà thính chúng hỏi ông 

 trước đây đưa ra hỏi tôi giống như vậy” . Đến ngày thứ 

hai, hai người họ bèn biểu diễn, con hồ ly tinh già này 

liền đưa ra câu hỏi:  “ in hỏi Đại Sư, người đại tu hành 

 còn rơi vào nhân quả hay không?”. (Ý câu này chính 

là nói, người chân thật tu hành chứng đạo, chứng quả, 

chứng quả cứu cánh viên mãn là Phật Đà, Phật Đà còn 

rơi  vào  nhân  quả hay  không?).  Đại  Sư  Bá  Trượng  trả 

lời:  “Bất muội nhân quả” . Trước đây vị pháp sư đó trả 

lời  người  ta  là   “Bất  lạc  nhân  quả” ,  là  sai  một  chữ. 

Ngài đem nó sửa trở lại là  “bất muội nhân quả”. “Bất 

 muội”   là  gì  vậy?  Bất  muội  không  phải  là  không  có 

nhân quả, mà  “bất muội”  là quả báo phải chịu, phải trả 

nhưng biết rõ ràng tường tận, biết minh bạch. 

Thánh  nhân  thế  gian   hổng  Lão  Phu  Tử  bị  đói  ở 

nước Trần là quả báo đời trước. Phật Thích Ca Mâu Ni 

hành khất không có ăn, gặp phải nạn đói, người ta đem 

những thức ăn nuôi ngựa này ra cúng dường Phật, Phật 

cũng tiếp nhận. Đời trước tạo nhân bất thiện, đời này vẫn 

phải chịu quả báo, Ngài hiểu rõ, Ngài sáng tỏ. Cho nên 

người  tu  hành  tiếp  nhận  bất  k   nghịch  duyên,  ác  nhân 

nào đều biết rất rõ ràng, đền mạng thì phải đền mạng, trả 

nợ thì phải trả nợ, rất hoan hỷ. Sau khi trả rồi thì biết rõ 

ràng. Ở trong truyện k  của An Thế Cao chúng ta xem 

thấy, đó là người tu hành chứng quả, Ngài đến thế gian 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

143  

để trả hai lần nợ mạng. Đời trước là ông ngộ sát người ta, 

thì trong đời này cũng bị người ta ngộ sát hai lần, trong 

truyện k  đều viết rất rõ ràng. Do đó chúng ta mới hoàn 

toàn  khẳng  định,  người  ở  thế  gian,  nếu  như  nói  giành 

phần lợi của người ta, là không có cái việc này. Nếu như 

bạn nói bị thiệt thòi rồi, cũng không có cái việc này. Bạn 

đời này giành phần lợi của người thì đời sau phải trả cho 

người ta; đời này bị thiệt thòi thì đời sau có phước báo. 

Nhân duyên quả báo không mảy may sai chạy. Trời đất 

quỷ  thần  thấy  rất  rõ  ràng,  rất  minh  bạch.  Tạo  tác  tội 

nghiệp nhất định là giảm phước, tổn thọ. Trong lịch sử 

cổ  đại  có  ghi  chép,  những  sự  việc  này  rất  nhiều,  rất 

nhiều. Hiện nay những quả báo này có thể nói là càng rõ 

rệt, chúng ta không có năng lực phát hiện ra được là do 

chúng ta quá sơ suất, quá lơ là thôi. Chỉ cần đầu óc bình 

tĩnh một chút, quan sát thật k  xung quanh, chúng ta sẽ 

thấy nhân quả báo ứng rất rõ ràng, rất phân minh. Sau đó 

bạn mới chứng minh  inh điển của Phật, giáo huấn của 

cổ Thánh tiên Hiền không sai chút nào cả. Chúng ta lơ là 

đó  chỉ  là  tự  dối  mình  dối  người.  Trước  đây  thầy  L  

thường nói, phải nhìn cho thật xa. Thế nào gọi là thật xa? 

Đời sau là thật xa, đời này là thật gần. Nhìn đời này là 

bạn nhìn quá gần rồi. Bạn phải nhìn đời sau, nhìn về đời 

sau nữa, bạn mới biết được mình cần phải làm như thế 

nào; làm như thế nào có lợi cho mình, làm như thế nào 

có hại cho bản thân. Hiện nay có mấy người biết được lợi 

hại?  Hy  vọng  mọi  người  chúng  ta  biết  quí  trọng  đoạn 

nhân duyên này, nghiêm túc nỗ lực mà tu học. 



144 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

9Văn  tự  của  Cảm  Ứng  Thiên  không  nhiều,  tổng 

cộng chỉ có hơn một ngàn chữ. Trong “Hội Biên” đem 

bài văn này chia thành 124 đoạn nhỏ. Một số đoạn chỉ 

có  một  vài  câu,  đoạn  cuối  cùng  thì  tương  đối  dài,  có 

đến  mấy  câu.  Về  sau  chúng  tôi  in  lại  bản  này,  không 

ngại  theo  cách  chia  đoạn  của  Hội  Biên,  đem  bài  văn 

này chia lại. Phân chia như vậy khi đọc tụng, giảng giải 

đều rất tiện lợi. 

Chúng ta xem đoạn thứ mười một. 




************* 

Chánh văn: “Hựu hữu Tam Thi Thần tại nhân 

thân trung, mỗi đáo canh thân nhực, triếp thƣợng 

nghệ thiên tào, ngôn nhân tội quá”. 

Hiện nay, không những thế hệ trẻ mà bao gồm thế 

hệ trung niên nghe thấy những lời này thì cho là mê tín, 

họ dùng hai chữ mê tín để phủ định sạch những sự thật 

này. Quả báo của họ thật không thể tưởng tượng. Trong 

mắt  người  sáng  suốt,  đó  là  một  việc  vô  cùng  đáng 

thương  xót.  Đây  là  kinh  nghiệm  tích  lũy  hàng  ngàn, 

hàng  vạn  năm  của  cổ  Thánh  tiên  Hiền.  Lịch  sử  của 

khoa học k  thuật hiện đại,  rất ngắn, vẫn chưa đầy 300 

năm.  Hiện  nay  khoa  học  k   thuật  vẫn  đang  không 

ngừng phát triển, tần số không gian, họ đã chứng thực 

rồi, nhưng không thể đột phá. Giả dụ khoa học k  thuật 

tiến  mạnh về phía trước nữa,  một ngày nào đó, nó có 



9 Bắt đầu đĩa 9 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

145  

năng lực đột phá được tần số không gian thì tình trạng 

của những quỷ thần, tình trạng của lục đạo này họ có 

thể nhìn thấy được. 

Tôi đã sống ở M  và Canada một thời gian dài. Hiện 

nay  người  ở  bên  đó  thịnh  hành  thuật  thôi  miên,  dùng 

cách thức thôi miên, khiến người bị thôi miên nói ra đời 

quá khứ của họ. Những tư liệu này khá phong phú, sách 

báo  xuất  bản  cũng  ngày  càng  nhiều.  Họ  chứng  minh 

đúng quả thật là có sự tồn tại của sáu cõi luân hồi, có sự 

thật  về  sáu  cõi  luân  hồi.  Thế  nhưng  những  sự  việc  về 

việc  giám  sát  của  quỷ  thần  đối  với  nhân  gian  thì  thuật 

thôi miên không đến được, cũng không có cách gì hiểu 

được những chân tướng sự thật này. Từ trong giáo huấn 

của chư Phật Bồ Tát, cổ Thánh tiên Hiền, chúng ta biết 

người sống ở đời khi khởi tâm động niệm, từng li từng tí 

đều có quỷ thần đang ở đó nhìn thấy. 

Trong  Phật  pháp  nói  có  hai  vị  thần  Đồng  Sanh  và 

Đồng  Danh  thường  ở  trên  hai  vai  trái  và  phải  của 

chúng ta, không hề tách rời. “Tam Thi Thần” là ba vị 

thần  trú  ở  trong  nội  tạng  của  chúng  ta.  Điều  này  thật 

bất khả tư nghì. Chúng tôi đã từng xem qua quyển “Lời 

Tiên Tri Cổ  ưa”, trong đó nói, có một người có năng 

lực đặc biệt khám bệnh giúp người; người bệnh không 

cần  ở  trước  mặt,  cách  xa  ông  mấy  chục  cây  số,  mấy 

trăm cây số cũng không sao, chỉ cần nói cho ông biết 

họ tên, địa chỉ, nơi ở là ông có thể đi khám bệnh. Ông 

đến đâu để khám vậy? Ông vào bên trong lục phủ, ngũ 



146 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

tạng của họ để khám. Ông có thể đi vào trong nội tạng 

người, nhìn thấy tim, gan, lá lách, phổi chỗ nào không 

bình  thường  là  ông  nói  ra,  bên  cạnh  có  người  ghi  lại 

cho ông. Băng video đó, các bạn đều xem rồi. Tam Thi 

Thần chính là thuộc về loại này. 

Chúng  ta  thấy  từ  trong  chú  giải,  Tam  Thi  Thần 

giống như là ba chị em vậy, họ ở trong thân người. Thần 

Thượng Thi ở trong đầu người, họ có thể khiến người 

nghĩ ngợi lung tung, có thể khiến người hoa  mắt, lông 

tóc  rơi  rụng.  Thần  Trung  Thi  ở  trong  ruột  và  dạ  dày 

người, khiến bạn ham ăn, khiến bạn hay quên, khiến bạn 

làm  chuyện  xấu.  Thần  Hạ  Thi  trú  ở  trong  chân  người, 

khiến bạn háo sắc, ưa tham, hiếu sát. Tam Thi Thần hy 

vọng bạn chết cho thật sớm, sau khi chết rồi, ba vị thần 

này  sẽ  biến  thành  quỷ,  quỷ  mới  nhận  phẩm  vật  mà 

người ta cúng tế. Cho nên nói, một người khởi tâm động 

niệm, lời nói việc làm, người hiểu rõ về bạn nhất là Tam 

Thi  Thần.  Tam  Thi  Thần  ở  trong  thân  người,  mỗi  khi 

đến  ngày  canh  thân  (mỗi  một  vòng  giáp  tý  là  có  một 

ngày  canh  thân,  vào  thời  cổ  đại,  ghi  ngày,  tháng,  năm 

đều dùng lịch giáp t . Các bạn hiện nay chấm tử vi, xếp 

bát  tự  thì  biết,  năm  dùng  giáp  t   xếp,  60  năm  là  một 

vòng giáp t ; tháng cũng dùng giáp t  xếp, hai tháng là 

một vòng giáp t , cho nên trong 60 ngày là có một ngày 

canh thân) thì Tam Thi thần sẽ đi báo cáo “Thượng nghị 

Thiên tào” (Thiên tào phần lớn là chỉ Tứ Thiên Vương 

và Đao Lợi Thiên), họ đến chỗ Tứ Vương Thiên và Đao 

Lợi Thiên để báo cáo. Quí vị phải biết rằng, sự việc này 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

147  

bất kể bạn có tin hay không, không phải nói tin thì có, 

không tin thì không có. Nếu như không tin thì không có, 

thế thì bậc Thánh Hiền nói những lời này với chúng ta 

chẳng phải là gây phiền phức cho chúng ta sao? Vậy sao 

có thể xứng đáng với người!  hông tin cũng có, chúng 

ta có, người nước ngoài có, không có người nào có thể 

may mắn tránh được. 

Bạn tạo tác tất cả tội nghiệp mà vẫn chưa có gặp ác 

báo là nguyên nhân gì? Do trong đời quá khứ, bạn tạo 

phước  quá  lớn;  trong  đời  này  bạn  tạo  tác  tội  nghiệp, 

đương  nhiên  là  tổn  phước,  sau  khi  tổn  phước  rồi  bạn 

vẫn còn dư phước, vẫn còn dư nhiều nên bạn vẫn đang 

hưởng phước. Đạo l  là như vậy. Nếu như bạn hiểu rõ 

đạo l  này, đoạn ác tu thiện thì phước báo của bạn sẽ 

thù  thắng  hơn,  đời  đời  kiếp  kiếp  cũng  hưởng  không 

hết. Đây đều là lời chân thật. Vì vậy, người vì sao phải 

tạo tội nghiệp? 

Cổ  nhân  cũng  có  cách  nói  khác,  nói  là  Tam  Thi 

Thần chính là tam hồn, hồn phách của một con người. 

Chúng ta thường nói ba hồn, bảy vía, là cách nói của 

người  cổ  xưa.  Đạo  gia  có  cách  nói  của  Đạo  gia: 

 “Nhân  hồn  hữu  tinh,  nhân  tinh  hữu  phách,  nhân 

 phách hữu thần, nhân thần hữu ý” . Cách nói của họ 

là  như  vậy,  nói  nguồn  gốc  của  hồn  phách.  Họ  nói, 

Thánh nhân  đối với  tất  cả  cảnh giới,  họ không dùng 

tâm  vọng  tưởng  mà  dùng  chân  tâm.  Sao  gọi  là  chân 

tâm? Chân tâm là không có vọng niệm. Dùng cái tâm 

này  đối  với  cảnh  giới  bên  ngoài  là  thuần  thiện.  Ai 



148 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

biết dùng loại tâm này vậy? Nói lời thành thật chỉ có 

Phật  Bồ  Tát,  người  chân  thật  giác  ngộ.  Trong  “ inh 

Thanh  Tịnh”  nói:   “Nhân  thần  ưa  thanh  tịnh” .  Tâm 

vọng  tưởng,  phiền  não  của  chúng  ta  làm  nhiễu  loạn 

thanh tịnh. Tâm xưa nay vốn là thanh tịnh, nhưng bị 

dục vọng làm dao động nên tâm của bạn không thanh, 

không  tịnh.  Tâm  không  thanh,  không  tịnh  là  phàm 

phu. Tâm thanh tịnh chính là tự tánh, tâm thanh tịnh 

chính  là  chân  tâm.  Hồi  phục  tâm  thanh  tịnh,  có  thể 

dùng  tâm  thanh  tịnh  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật,  người 

này  chính  là  Phật  Bồ  Tát.  Chúng  ta  từ  trong   inh 

điển cần thể hội được tầng   nghĩa này. 

Mục  đích  cao  nhất  của  người  học  Phật  chính  là 

chuyển phàm thành Thánh. Nhà Phật thường nói, giáo 

dục  của  Phật  Đà  dạy  người  ba  cái  chuyển  biến.  Thứ 

nhất  là  chuyển  ác  thành  thiện,  thứ  hai  là  chuyển  mê 

thành  ngộ,  thứ  ba  là  chuyển  phàm  thành  Thánh.  Bạn 

phải biết bắt đầu chuyển từ đâu. Tâm của chúng ta vốn 

dĩ là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, giác ngộ, từ bi, 

nhưng hiện nay năm điều này thảy đều không còn nữa, 

biến thành hư ngụy, nhiễm ô, kiêu mạn, ngu si, tự tư tự 

lợi.  Chúng  ta  thử  nghĩ  có  phải  như  vậy  không?  Bản 

thân ta như vậy, thử nhìn lại xung quanh, người khác 

cũng như vậy, cho nên thế gian này mới có kiếp nạn, 

mới có thiên tai nhân họa. Chúng ta hiện nay sống trên 

bờ vực của tai nạn lớn này, có thể sẽ rất nhanh chóng 

gặp  phải.  Làm  thế  nào  cứu  vãn?  Làm  thế  nào  có  thể 

tránh khỏi? 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

149  

Tránh hung tìm kiết, quan niệm này  cổ kim, trong 

ngoài,  tất  cả  mọi  người  đều  biết,  nhưng  cách  tránh 

hung tìm kiết như thế nào thì không biết. Ở nơi này có 

tai nạn, không tốt, chúng ta tìm một nơi khác để di dân, 

có được không?  hông chắc! Ngạn ngữ nói  “Tại kiếp 

 nan  đào” ,  có  số  kiếp  này,  bạn  trốn  đến  nơi  nào  cũng 

đều  vô  ích,  bạn  vẫn  phải  chịu  kiếp  nạn  này.  Đây  là 

chân l , là đạo l  nhất định. 

Phải  làm  thế  nào  mới  có  thể  tránh  khỏi  vậy?  Nhất 

định phải làm cuộc chuyển đổi từ trong tâm địa, đây là 

chính  xác.   hu  vực  này  gặp  nạn,  bạn  vẫn  có  thể  tránh 

khỏi. Nhà Phật nói trong cộng nghiệp có biệt nghiệp (biệt 

nghiệp  là  không  cộng  nghiệp).  Cho  nên,  chúng  ta  làm 

sao hồi phục tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng của chúng ta. 

Tôi nói năm câu này, chỉ cần hồi phục một câu thì bốn 

câu khác thảy đều hồi phục; có một điều là có đầy đủ bốn 

điều  khác,  bất  k   một  điều  nào  cũng  đầy  đủ  viên  mãn 

bốn  điều  khác.  Trong  “ inh  Lăng  Nghiêm”  nói:   “Một 

 tức là nhiều, nhiều tức là một” . Chúng ta làm một cuộc 

chuyển đổi từ chỗ này, nhất định phải đoạn, phải buông 

bỏ,  phải  bắt  tay  làm  từ  căn  bản,  đem  ái  dục  buông  bỏ, 

đem thị dục buông bỏ (thị dục là thị hiếu, những thứ mà 

trong tâm  ưa thích), xa  lìa danh vọng  lợi dưỡng, xa lìa 

ngũ dục (tài, sắc, danh, thực, thùy), làm như vậy mới có 

thể  tiêu  tai  miễn  nạn.  Nếu  như  ái  dục,  thị  hiếu  của  bạn 

không buông bỏ được, thì trong thế gian này bất luận bạn 

lẩn  trốn  đến  nơi  nào,  bạn  cũng  không  tránh  khỏi  kiếp 

nạn. Chúng ta phải biết đạo l  này. 



150 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Kinh Phật thường nói:  “Dùng kiếm trí tuệ phá giặc 

 phiền  não,  dùng  dao  trí  tuệ  cắt  lưới  phiền  não,  dùng 

 lửa trí tuệ đốt củi phiền não” . Đây là Phật thường nói 

trong  inh Luận Đại - Tiểu Thừa, đặc biệt là ở những 

inh Luận Đại Thừa, Phật nói rất nhiều. Trong “ inh 

Hoa Nghiêm”, Phật dạy chúng ta làm sao chuyển đổi. 

Nói đến chuyển đổi, đạo l  phương pháp rất nhiều, thật 

sự  không  đâu  bằng  “Hoa  Nghiêm”,  vì   inh  văn  phân 

lượng  lớn,  cho  nên  nói  rất  tường  tận,  lặp  lại  không 

ngừng,  để  chúng  ta  có  cơ  hội  huân  tu  trong  thời  gian 

dài. Điểm này vô cùng quan trọng. 

Chúng ta ngày nay học Phật lâu như vậy rồi, tại sao 

không có được hiệu quả? Nói thực ra, thời gian huân tu 

không đủ, tập khí phiền não của chúng ta quá nặng, 

niệm của chúng ta quá ác, dù cho chúng ta khẩu thiện, 

hành  thiện,  nhưng    bất  thiện.  Ý  bất  thiện,  tâm  thiện, 

khẩu  thiện  đều  không  thiết  thực,  cho  nên  công  phu 

không đắc lực, kiếp nạn không thể tránh khỏi, đạo l  là 

ở chỗ này. Cần phải làm một cuộc chuyển đổi thật sự. 

Mấu  chốt  trong  sự  chuyển  đổi  thật  sự  là  thâm  nhập 

inh  tạng.  Thâm  nhập   inh  tạng,  nói  sao  nghe  dễ 

dàng!  Ngày  nay  mọi  người  không  đọc  cổ  thư  nữa, 

không  những  không  đọc  cổ  thư,  mà  sách  cũng  không 

muốn đọc, nhìn thấy sách là mệt mỏi, vậy thì làm sao? 

Hiện nay, khoa học k  thuật phát triển, chúng ta có 

thể  triệt  để  lợi  dụng  công  cụ  hiện  tại,  băng  ghi  hình, 

băng ghi âm. Quí vị thử suy nghĩ, cổ nhân trước đây, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

151  

mấy ngàn, mấy vạn năm trước, tại sao họ khắc những 

văn hiến quan trọng này vào trong đá? Chúng ta hiện 

nay đã hiểu rõ, trước đây khoa học k  thuật cũng phát 

triển như thế này, có thể phát triển còn cao hơn so với 

chúng ta hiện nay, chỉ một trận hủy diệt lớn thảy đều 

tiêu hết, chỉ có đá là tồn tại. Chúng ta thường hay nói 

đến  VCD,  CD  có  thể  bảo  tồn  được  vài  trăm  năm, 

nhưng  thật  sự  có  thể  bảo  tồn  được  vài  trăm  năm 

không? Ngày nào đó, thế gian này của  chúng ta điện 

năng hoàn toàn không còn nữa thì những thứ này thảy 

đều  không  tồn  tại.  Cho  nên  nó  không  bằng  sách  vở, 

sách  vở  có  thể  bảo  tồn.  Thế  nhưng  sách  vở  bảo  tồn 

cũng có giới hạn, tương lai sau mấy trăm năm giấy tờ, 

sách vở sẽ biến thành tro bụi. Cho nên, tổ tiên chúng 

ta ngày xưa đem  inh Phật khắc vào trong đá, có thể 

truyền lại đời sau vĩnh cửu. Chúng ta đến Phòng Sơn 

Bắc   inh  để  xem  thử  thạch   inh,  đây  mới  là  trí  tuệ 

chân thật, mọi thứ mới có thể thật sự bảo tồn vĩnh cửu. 

Khoa học k  thuật sẽ bị hủy diệt. Chúng ta có thể thể 

nghiệm  được  cái  gì  là  trí  tuệ  chân  thật.  Hiện  nay  có 

những  công  cụ  này  thì  phải  cấp  tốc  mà  lợi  dụng. 

hông nên nghĩ rằng không sao cả, tôi có thể bảo tồn 

vài trăm năm, hôm nay không nghe thì ngày mai nghe; 

ngày  mai  không  có  thời  gian  nghe  thì  ngày  mốt,  còn 

có thời gian, cứ từ từ. Đến ngày kia, mạng không còn, 

bạn  còn  nghe  cái  gì  được?  Chúng  ta  phải  biết  được 

những đạo l  này. 



152 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Chúng ta đã giảng đến “Tam Thi Thần”, nói rõ bất 

k  một chúng sanh nào, không chỉ là loài người mà bao 

gồm súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục thảy đều ở trong đó, 

khởi tâm động niệm, nhất cử nhất động đều có trời đất 

thần  linh  giám  sát.  Người  hiện  đại  coi  sự  việc  này  là 

mê tín, hoàn toàn ngoảnh mặt làm ngơ. Còn có một số 

người có cách nói sai lầm, họ nói những sự việc này tin 

thì có, không tin thì không có. Những quan niệm, ngôn 

luận này đều là sai lầm, bất kể là bạn tin hay không tin, 

sự  thật  vẫn  cứ  tồn  tại.  Đạo  l   này  chúng  ta  nhất  định 

phải biết. 

Người thời xưa, đặc biệt là người có học, đọc sách 

rõ l , đối với lời giáo huấn của cổ Thánh tiên Hiền đều 

có  thể  tin  sâu,  không  nghi.  Giáo  huấn  của  Phật  pháp 

càng  tuyệt  vời  hơn,  Phật  Bồ  Tát  không  những  dạy 

chúng ta phải tin, mà còn dạy chúng ta chứng minh, cái 

gọi  là  Tín-Giải-Hành-Chứng.  Phật  muốn  chúng  ta 

chứng  thực  đạo  l ,  chứng  thực  những  chân  tướng  sự 

thật này, đây gọi là chứng quả. Loại phương pháp dạy 

học này quả thật là hợp tình, hợp l , hợp pháp, là một 

nền  giáo  dục  cứu  cánh  viên  mãn  chân  thật.  Nhà  Phật 

nói sáu cõi luân hồi, những l  luận này, nói k  là mười 

hai nhân duyên, còn nói sơ lược là “hoặc, nghiệp, khổ” 

(mê hoặc, tạo nghiệp, thọ báo). Chúng sanh trong sáu 

cõi vĩnh viễn đang bị sức mạnh này chi phối, vĩnh viễn 

bị  nghiệp  lực  này  đang  chủ  tể  luân  hồi.  Nếu  chúng  ta 

muốn  thoát  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi,  phương  pháp  duy 

nhất  là  không  tạo  nghiệp,  không  mê  hoặc.   hông  mê 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

153  

hoặc mới không tạo nghiệp. Cho nên, phá mê khai ngộ 

là vô cùng quan trọng. Tại sao tạo nghiệp vậy? Là do 

mê. Mê là không hiểu rõ về chân tướng sự thật, không 

giác ngộ. Tông  Duy Thức nói,  “hoặc” bao  gồm  tướng 

trí, tướng tương tục. Trí này không phải trí tuệ, mà trí 

này là phân biệt, trong Phật pháp thường nói là thế trí 

biện  thông,  không  phải  trí  tuệ  chân  thật.  Trí  tuệ  chân 

thực  là  từ  trong  giới,  định  sinh  ra.  Chúng  ta  biết  tâm 

không thanh tịnh, tâm không định thì không có trí tuệ. 

Thế gian có rất nhiều phần tử trí thức cao cấp, nhà 

khoa học, nhà triết học, nhà tôn giáo, trí tuệ của họ cao 

hơn  rất  nhiều  so  với  người  bình  thường.  Trong  Phật 

pháp nói, họ có trí tuệ hay không vậy?  hông có! Trí 

tuệ của họ là thế trí biện thông, không phải trí tuệ chân 

thật. Phật pháp nói, tiêu chuẩn của trí tuệ là tâm thanh 

tịnh. Tiêu chuẩn của tâm thanh tịnh là phải lìa kiến tư 

phiền  não.   iến  tư  phiền  não  chưa  đoạn  thì  tâm  của 

bạn  không  thanh  tịnh.  Đoạn  kiến  tư  phiền  não  rồi  thì 

Phật  mới  thừa nhận  trí  tuệ của bạn khai  mở, nhưng là 

trí  tuệ  nhỏ,  không  phải  trí  tuệ  lớn,  trong  Vô  Thượng 

Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  bạn  được  xem  là  Chánh 

Giác. Chánh Giác là địa vị gì vậy? A La Hán, Bích Chi 

Phật, trong  inh thường nói bạn đắc lậu tận thông. Sao 

gọi là lậu tận thông? Lậu là kiến tư phiền não.  iến tư 

phiền não đoạn sạch rồi, bạn đắc lậu tận thông, vào lúc 

này mới là Chánh Giác. Nếu như không phải loại trạng 

thái này thì cái Giác đó không chánh, trong Phật pháp 

gọi là tà tri tà kiến. Gọi là tà tri tà kiến không phải làm 



154 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nhục người, không phải khinh thường người, mà là nói 

rõ chân tướng sự thật này. Tà ở chỗ nào vậy? Bạn có 

ngã  chấp.  “ inh   im  Cang”  nói,  bạn  có  tướng  ngã, 

tướng  nhân,  tướng  chúng  sanh,  tướng  thọ  giả;  bạn  có 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì tri kiến của bạn là 

bất chánh. Đạo l  này không thể không biết. Biết rồi tự 

mình  mới  hiểu  được,  mình  hiện  tại  là  thân  phận  gì; 

mình hiện tại trong toàn bộ quá trình tu học Phật pháp 

đang đứng ở địa vị nào, thì bạn mới biết tinh tấn, bạn 

mới  quyết  cố  gắng.  Nếu  như  không  biết  mình  đang 

đứng ở địa vị nào, cho rằng  mình rất cao, trong  inh 

Luận thường nói, được ít cho là đủ, được một chút xíu 

khinh  an,  một  chút  xíu  thông  minh  là  cảm  thấy  mình 

rất  giỏi  giang,  điều  này  làm  chướng  ngại  đạo  nghiệp 

của bạn, bạn đời này không có hy vọng thành tựu rồi. 

Việc tu học Phật pháp quan trọng nhất là giải môn, 

sau khi giải rồi hành thì công phu mới đắc lực. Cho nên 

chúng  ta  biết,  có  nhiều  người  rất  nỗ  lực  chăm  chỉ  tu 

hành, tại sao cả đời công phu cũng không đắc lực, khi 

đến  già  chết  cũng  mơ  mơ  hồ  hồ.  Chúng  ta  thấy  quá 

nhiều, nghe còn nhiều hơn, cần phải có cảnh giác! 

Có  một  số  người  cả  đời  xưa  nay  chưa  từng  nghe 

inh, không biết chữ, cái gì cũng không biết. Họ học 

biết  một câu A Di Đà Phật, niệm đến cuối cùng cũng 

có thể đứng mà vãng sanh, ngồi mà vãng sanh. Đây là 

sự kiện gì vậy? Nói cho bạn biết, loại người đó có chân 

trí  tuệ,  tín  tâm  của  họ  thanh  tịnh.  Trong  “ inh   im 

Cang”  nói  rất  hay:   “Tín  tâm  thanh  tịnh  tất  sanh  thực 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

155  

 tướng” . Trước đây thầy L  thường nói, loại người này 

là người ngu, ngu không ai bằng, sự ngu ngốc đó của 

họ chúng ta không sánh bằng. Tại sao vậy? Ở trong đầu 

họ thanh tịnh, không có nghĩ ngợi lung tung. Tất cả vạn 

duyên  họ  thật  sự  buông  bỏ,  họ  không  cần  thiết  phải 

tụng  inh, không cần thiết học cái gì nữa, chỉ một câu 

Phật hiệu, họ liền có thể thành Vô Thượng đạo. Ai có 

thể  sánh  bằng  họ?  Thế  pháp,  Phật  pháp  đều  coi  trọng 

thượng căn thượng trí và hạ ngu bất di, hai loại người 

này dễ độ nhất, một loại là người thượng thượng căn, 

một loại là người hạ hạ căn. Người thượng thượng căn 

có trí tuệ, tâm thanh tịnh, vừa nói ra liền thông đạt, liền 

hiểu rõ. Người hạ hạ căn tuy ngu si nhưng họ không có 

vọng tưởng, là người thật thà, dạy họ cái gì là họ làm 

cái ấy đến cùng. Hai loại người này chỉ cần gặp được 

Phật pháp là chắc chắn thành tựu. 

Cái khó nhất là ở đoạn giữa này, gọi là nửa nạc nửa 

mỡ,  trên  không  trên,  dưới  không  dưới.  Tự  cho  rằng 

thông  minh,  tự  cho  là  đúng,  tự  mình  làm  chướng  ngại 

cho chính mình, đây là đã phạm sai lầm lớn. Chư Phật 

Bồ  Tát  giáo  hóa  chúng  sanh  chính  là  lấy  bộ  phận  này 

làm  đối  tượng.  Bộ  phận  này  là  khó  dạy  nhất,  trong 

“ inh Địa Tạng” nói là “cang cường nan hóa”. Thế Tôn 

đối với người thượng thượng căn và người hạ ngu giảng 

inh thuyết pháp khoảng mấy giờ là giải quyết rồi, đâu 

cần phải giảng 49 năm. Bốn mươi chín năm hết lòng hết 

dạ là độ những người như chúng ta đây. Người căn tánh 

bậc  trung  là  phiền  phức  nhất,  rất  không  dễ  dàng  được 



156 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

độ. Họ tự cho là thông minh, tự cho là có trí tuệ, đâu có 

biết được đúng là mê hoặc, mê hoặc liền tạo nghiệp. 

Quả  thật  mà  nói,  đức  Phật  thị  hiện  tấm  gương  tốt 

nhất,  nhưng  chúng  ta  không  nhìn  ra,  không  giác  ngộ. 

Trong  các  buổi  giảng,  tôi  thường  thảo  luận  với  mọi 

người về những vấn đề này, chúng ta học Phật phải học 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  đời  sống  của  Ngài,  ngôn  hạnh 

của Ngài chính là tấm gương cho chúng ta. Phật Thích 

Ca Mâu Ni cả đời không hề xây đạo tràng, Ngài cả đời 

trải qua đời sống hành khất, danh vọng lợi dưỡng, ngũ 

dục lục trần buông bỏ sạch sẽ, một mảy bụi cũng không 

dính nhiễm, vì vậy tâm mới có thể thanh tịnh. Ngài làm 

nên tấm gương cho chúng ta thấy, vạn duyên buông bỏ. 

Chúng ta muốn học Phật phải học từ những chỗ này. 

Thời đại của Thế Tôn cách chúng ta quá lâu rồi, gần 

3.000  năm.  Gần  đây,  Ấn  Quang  Đại  Sư  là  người  thời 

cận đại, thời cuối đời nhà Thanh. Sự thị hiện của Ngài là 

tấm  gương  tốt  của  người  cận  đại  chúng  ta.  Chúng  ta 

phải biết được người xuất gia cận đại hay phạm những 

tật xấu gì, chúng ta có nghiêm túc phản tỉnh, nghiêm túc 

tư  duy  hay  không?  Tại  sao  Ấn  Quang  Đại  Sư  cả  đời 

không  nhận  đồ  đệ  xuất  gia?  Chúng  ta  thử  xem  người 

xuất  gia  trong  đời  hiện  đại  này,  tu  hành  tại  sao  không 

thể  thành  tựu?  Bị  đệ  tử  ràng  buộc.  Ngài  làm  ra  tấm 

gương tốt cho chúng ta xem,  cả đời  không làm trụ trì, 

không truyền giới.  hông truyền giới là không bị nhân 

quả. Truyền giới thì dễ, giữ giới thì khó. Họ không có 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

157  

thọ giới mà phạm tội thì không phải tội kép. Nếu như đã 

thọ giới mà lại phạm tội là tội chồng thêm tội, sao có thể 

nhẫn tâm tăng thêm tội cho họ nữa? Chúng ta xem thấy 

thì  biết,  trong  mấy  chục  năm  nay,  hải  nội,  hải  ngoại, 

khắp  các  nơi,  bao  nhiêu  đạo  tràng,  Lão  Hòa  thượng 

chưa  chết  mà  đệ  tử  đã  tranh  chùa,  mưu  tính  hại  nhau. 

Lão  Hòa  thượng  bệnh  nặng  mà  không  có  người  chăm 

sóc, vì đệ tử bận tranh giành tài sản. Loại tội nghiệp này 

nặng cỡ nào! Ấn Tổ biết rõ, Ấn Tổ sáng tỏ, thị hiện tấm 

gương cho chúng ta thấy. Cả đời Ngài chỉ nhận học trò, 

không nhận đồ đệ là có đạo l  lớn ở trong đó. 

hi tôi học Phật, vào thời đó vẫn chưa xuất gia, còn 

làm  cư  sĩ,  lão  sư  L   bảo  tôi  học  Pháp  sư  Ấn  Quang. 

Tôi  thật  sự  nương  theo  hình  mẫu  của  Đại  Sư  mà  học 

tập. Cả đời này tôi không xây đạo tràng, cũng không hề 

nhận đồ chúng. Các bạn xuất gia thế hệ chữ “Ngộ”, bản 

thân  các  bạn  đều  biết  là  do  Viện  trưởng  Hàn  nhận, 

pháp danh của các bạn do Viện trưởng Hàn đặt. Chỉ có 

Ngộ Đạo là ngoại lệ, chú ấy xuất gia tại Cơ  im Hội 

Giáo Dục Phật Đà. Phàm là người xuất gia tại Đồ Thư 

Quán  đều  do  Trưởng  Quán  thế  độ.  Sau  khi  Trưởng 

Quán đi rồi thì Đồ Thư Quán có biến cố, các bạn cùng 

tu  chung  với  chúng  tôi  nhiều  năm  như  vậy,  đương 

nhiên là tôi có nghĩa vụ chăm lo  mọi người. Tôi kính 

khuyên  các  bạn,  kể  cả  những  bạn  đồng  tu  đến  từ  đại 

lục,  tôi  chân  thành  khuyên  mọi  người  học  theo  Ấn 

Quang  Đại  Sư.  Học  theo  Ngài  chắc  chắn  chính  xác, 

nhất định có thành tựu. 



158 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Tôi  tu  học  vào  thời  đại  đó  vô  cùng  gian  khổ.  Sau 

khi  xuất  gia,  tất  cả  mọi  đạo  tràng,  tự  viện  đều  không 

thâu nhận tôi. Nguyên nhân gì vậy? Nguyên nhân là tôi 

nhất  quyết  phải  học  giáo,  mà  đạo  tràng  tự  viện  thông 

thường  nhất  quyết  phải  làm   inh  sám  Phật  sự.  Tôi 

không  chịu  làm,  cho  nên  tôi  phải  ra  đi,  chung  quy  là 

không  thể  để  họ  ra  đi,  tôi  bị  ép  vào  con  đường  cùng. 

Gặp được Trưởng Quán Hàn giúp đỡ tôi, thành tựu tôi 

30 năm diễn thuyết. Cả đời tôi cảm kích bà, đó cũng là 

Phật Bồ Tát đến hộ pháp. Bà giúp đỡ tôi quá nhiều, quá 

nhiều,  cho  nên  cả  đời  tôi  cảm  ơn.  Trưởng  Quán  Hàn 

quả thật là chân hộ pháp. Năm nay bà vãng sanh được 

tròn  hai  năm,  chúng  tôi  làm  Phật  sự  kỷ  niệm  bà.  Lúc 

làm  Tam  Thời  Hệ  Niệm  Phật  sự  kỷ  niệm,  có  đồng tu 

nhìn thấy bà. Bà đã dẫn theo mấy vị T   heo ni ngồi ở 

hàng đầu tiên, Ngộ Đạo làm Tam Thời Hệ Niệm ở trên 

bục.  Thường  xuyên  có  người  nhìn  thấy  bà.  Bà  niệm 

niệm vẫn hộ trì cái đạo tràng này như xưa, không hề xa 

rời. Đồng tu Đồ Thư Quán đều đến nơi đây rồi, đương 

nhiên bà có trách nhiệm, có nghĩa vụ, bà phát tâm hộ 

trì đến cùng. Mỗi  người  chúng ta đối với bà đều cảm 

kích, kể cả cư sĩ L  Mộc Nguyên. Cư sĩ L  đến đại lục, 

bất kể đạo tràng lớn nào cũng đều lập một bài vị vãng 

sanh  cho  Trưởng  Quán  Hàn,  người  khác  không  làm 

được như ông. 

Sao  gọi  là  người  chân  tu  hành?  Chân  tu  hành  thì 

khó!  Người  giả  tu  hành  thì  nhiều,  người  mang  bảng 

hiệu của Phật đi tạo nghiệp thì nhiều, những người này 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

159  

quả báo không thể tưởng tượng. Cho nên đọc k  “Cảm 

Ứng Thiên”, đọc k  “Phát  hởi Bồ Tát Thù Thắng Chí 

Nhạo  inh”, bạn sẽ hiểu rõ thôi. 

Tối hôm qua, có đồng tu nghe thấy trên đài truyền 

hình,  họ  nói  là  nước  M   có  một  nhà  khoa  học  vật  l  

đưa ra cảnh cáo, khoảng tháng tám, trên thế giới này có 

tai nạn lớn. Tôi chỉ mới nghe được một nửa, chưa nghe 

hết. Sự việc này tôi hiểu rõ, tôi sáng tỏ, tôi đã biết từ 

sớm rồi. Cho nên tôi bàn với cư sĩ L  Mộc Nguyên về 

chuyện này, để niệm Phật đường ở đây, từ nay về sau 

niệm Phật 24 giờ không gián đoạn. Hiện nay, thầy Ngộ 

Toàn đang dẫn đầu niệm Phật. Thầy Ngộ Toàn nói với 

đại chúng, chúng ta niệm Phật 24 giờ để vượt qua cái 

tai nạn này, sau đó chúng ta hồi phục lại bình thường. 

Sau  khi  nghe  xong,  tôi  nói:   “Ngộ  Toàn!  Lời  thầy  nói 

 sai rồi. Sao mới gọi là bình thường? Vĩnh viễn  4 giờ 

 không  gián  đoạn  mới  là  bình  thường” .  Niệm  Phật 

đường của chúng ta từ nay về sau vĩnh viễn sẽ không 

gián đoạn, niệm Phật 24 giờ. Hiện nay, ban đêm có hơn 

100  người  niệm  Phật,  buổi  sáng  có  hơn  200  người, 

buổi chiều có hơn 400 người, ngày nghỉ thông thường 

có  700  -  800  người.  Vô  cùng  thù  thắng!  Đây  là  đạo 

tràng  đứng  đầu  thế  giới.  Lời  này  không  phải  tôi  nói, 

phàm là người đến Singapore tham quan đều tán thán 

như vậy, kể cả một số lão pháp sư của đại lục chúng ta. 

Giảng đường của chúng ta mỗi ngày giảng  inh hai 

giờ,  vĩnh  viễn  không  gián  đoạn;  ba  mươi  tháng  chạp, 



160 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

mồng một tháng giêng đều không gián đoạn. Niệm Phật 

không gián đoạn, giảng  inh không gián đoạn, đây gọi 

là đạo tràng có giải, có hành, giải hành cùng tiến. Chúng 

ta đến đây là yên tâm rồi. Đây là nguyện vọng của tôi 

năm xưa. Nguyện vọng này là vọng tưởng. Trước đây ở 

chung với Trưởng Quán Hàn, bà muốn tôi nghe theo bà, 

bà  không  nghe  theo  tôi,  cho  nên  nguyện  vọng  của  tôi 

chưa thực hiện. Đến nơi đây vô cùng hiếm có, tôi bảo 

sao thì cư sĩ L  làm vậy, nên những vọng tưởng này của 

tôi thảy đều thực hiện rồi. Thôn Di Đà có lẽ tháng tám 

có  thể  thi  công,  dự  kiến  một  năm  rưỡi  là  hoàn  thành. 

Tương  lai  trong  đây  trú  chúng  có  thể  ở  được  1.200 

người. Người ở trong Thôn Di Đà chúng ta không thu 

một xu nào cả, tứ xứ cúng dường. Người ở trong Thôn 

Di Đà chỉ có hai việc là  mỗi ngày nghe  inh và niệm 

Phật.  Chúng  ta  xây  một  niệm  Phật  đường  lớn,  có  thể 

chứa  được  1.500  người.  Chúng  ta  làm  thật,  toàn  tâm 

toàn lực tập trung vào chỗ này. Niệm Phật nhất định tiêu 

nghiệp chướng, niệm Phật nhất định liễu sanh tử, niệm 

Phật nhất định vãng sanh bất thoái thành Phật. Chúng ta 

có tín tâm kiên định, nguyện tâm kiên định thì trong tâm 

chúng  ta  không  có  tai  nạn,  không  có  sợ  hãi,  không  có 

điên đảo vọng tưởng. 

Ở   c  Châu,  chúng  ta  có  đạo  tràng  nhỏ.  Tôi  đã 

thông  báo  với  Ngộ  Hạnh  và  các  đồng  tu  bên  đó,  hy 

vọng vào tháng bảy có thể làm Phật thất, làm bảy thất, 

tốt  nhất  là  làm  mười  thất  (bảy  thất  là  49  ngày,  mười 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

161  

thất  là  70  ngày),  niệm  Phật  ngày  đêm  24  giờ  không 

gián đoạn. Tôi sẽ đến bên đó quan sát. Bên Đài Bắc, tôi 

cũng hy vọng Pháp sư Ngộ Đạo đến bên đó, chí ít cũng 

làm Phật thất 49 ngày. Chúng tôi còn tìm khu đất khác 

nữa. Nghe nói cư sĩ Tạ  iết Điền ở Đài Bắc có căn nhà 

diện tích 600 m2. Ông gọi điện nói với tôi, ông muốn 

dâng cúng dường làm niệm Phật đường. Vậy thì quá tốt 

rồi, có 300 m2 làm niệm Phật đường, 300 m2 làm liêu 

phòng. Hy vọng Đài Bắc ở nơi đó cũng trường k  niệm 

Phật, ngày đêm không gián đoạn. Singapore có thể làm 

được,  tại  sao  các  bạn  không  làm  được?  Người  bên 

Singapore  buông  xả  vạn  duyên  được,  tại  sao  các  bạn 

không  buông  được?  Tám  đồng  tu  từ  đạo  tràng  Dallas 

đến Singapore, tôi biết bên đó không có người, bên đó 

cũng thường hay điện thoại hỏi tôi, hy vọng họ trở về. 

Tôi cũng khuyên họ trở về, nhưng họ không chịu trở về 

thì tôi cũng vô phương. Hy vọng mọi người giác ngộ, 

đề cao cảnh giác, nghiêm túc nỗ lực, buông bỏ tất cả, 

nhất tâm niệm Phật, tự độ độ tha, thành tựu vô lượng 

công đức. 

Sáng  hôm  nay,  vốn  dĩ  là  có  một  giờ  rưỡi  giảng 

“ inh  Hoa  Nghiêm”,  đúng  lúc  thì  Ngộ  Chánh  từ  Đài 

Bắc  về.  Em  của  thầy  gần  đây  niệm  Phật  vãng  sanh, 

tướng lành vô cùng hi hữu. Tôi bảo thầy làm  một bài 

báo cáo cho tôi, nói rõ cặn kẽ. Tôi ngừng giảng  inh là 

do  ghi  hình  ở  trong  giảng  đường,  đem  buổi  ghi  hình 

này  lưu  hành  ra  toàn  thế  giới.  Em  của  thầy  chỉ  niệm 

Phật sáu tháng là vãng sanh. Bạn thử nghĩ xem, người 



162 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

ta  niệm  như  thế  nào,  tu  như  thế  nào,  thành  công  như 

thế nào. Đây là tấm gương tốt về tu học của người hiện 

đại, là một chương thù thắng nhất trong hình ảnh vãng 

sanh hiện đại. 


************* 

10Chánh  văn:  “Nguyệt  hối  chi  nhật,  Táo  thần 

diệc nhiên”. 

Đây là câu thứ mười hai. 

Tám chữ này là một đoạn. Bài văn này vừa mở đầu 

đã nói rõ cho chúng ta nguyên l  của nghiệp nhân quả 

báo.  Tiếp  theo  đó  là  nói  cho  chúng  ta  những  chân 

tướng  sự  thật,  gieo  nhân  thiện  nhất  định  được  quả 

thiện, tạo nhân ác chắc chắn không tránh khỏi ác báo. 

Tiếp theo nữa là sự giám sát của thiên địa quỷ thần. Sự 

việc này cổ nhân phần lớn có thể tin, nhưng người hiện 

đại cho rằng đây là mê tín, đem sự việc này thảy đều lơ 

là mất, cho nên mới bị cảm ứng đến tai họa to lớn. 

Nhiều  người  cho  rằng,  tai  họa  là  tự  nhiên,  không 

phải  do  con  người  tạo  nên.  Cách  nghĩ,  cách  nói  này 

chắc chắn là sai lầm. Họ không biết tất cả chúng sanh 

trong hư không pháp giới với bản thân chúng ta là một 

mạng sống cộng đồng, cho nên chúng ta khởi tâm động 

niệm đều gắn bó chặt chẽ, đều có liên quan với tất cả 

chúng  sanh  trong  hư  không  pháp  giới.  Đạo  l   này  ở 

trong  inh Luận Phật nói rất nhiều, nói rất tường tận. 



10 Bắt đầu đĩa 10 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

163  

Nếu như chúng ta không thể thâm nhập  inh tạng, thì 

đối với những l  sự này sẽ rất khó thể hội được. Cứ tùy 

thuận  tập  khí  phiền  não  của  mình,  tự  nhiên  sẽ  tạo  ác 

nghiệp  rất  nặng.  Tạo  những  ác  nghiệp  này  tự  mình 

không biết. Nếu như tự mình biết mình đang tạo nghiệp 

thì người này khai ngộ, nhà Phật nói giác ngộ rồi. Giác 

ngộ  là  có  thể  quay  đầu,  giác  ngộ  là  có  thể  được  cứu. 

Quay  đầu  là  bờ,  liền  có  thể  vượt  thoát  tất  cả  tai  nạn, 

liền có thể thoát khỏi sáu cõi,  mười pháp giới, đi làm 

Phật, làm Bồ Tát. Nhưng ở thế gian, người có căn tánh 

này  thật  sự  là  hiếm  hoi  vô  cùng,  trong  ức  vạn  người 

khó  có  được  một  người.  Trong   inh  Phật  nói  người 

này trong đời quá khứ, vô lượng kiếp đến nay thiện căn 

phước đức nhân duyên chín muồi rồi nên mới có hiện 

tượng này. Đại đa số người là bất giác. Phật Bồ Tát đối 

với những người này hoàn toàn không từ bỏ, từ bi đến 

cực điểm, vẫn cứ thị hiện trong giới chúng sanh trong 

sáu cõi, dùng đủ loại phương tiện gợi mở tánh giác của 

chúng  sanh.  Nhất  thời  một  đời  chưa  độ  được  thì  các 

Ngài có thể dùng nhiều đời nhiều kiếp. Chúng ta ngày 

nay  ở  ngay  trong  đời  này  có  thể  tỉnh  ngộ  không  phải 

không do Phật Bồ Tát nhiều đời nhiều kiếp gợi  . Vậy 

chúng  ta  mới  chợt  nhận  ra,  đây  đúng  là  chứng  tỏ   “ở 

 trong cửa Phật không bỏ một ai” . 

Trước khi chúng ta chưa lãnh ngộ, chưa có quay đầu 

thì biển khổ mênh mông, nghiệp báo bất khả tư nghì, có 

ai biết? Trước  mắt chúng ta cũng nhìn thấy tai nạn rất 

lớn. Những tai nạn này từ đâu mà ra vậy? Từ nghiệp lực 



164 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

tạo nên. Nghiệp lực của ai? Người thật sự khế nhập Phật 

pháp thì biết là nghiệp lực của chính mình. 

Tại  sao  chúng  sanh  không  thể  hướng  thiện  vậy? 

Chúng  ta  hãy  thu  nhỏ  phạm  vi  lại,  tại  sao  bản  thân 

chúng  ta  không  thể  tu  hành  hết  mình,  không  thể  tu 

hành như l , như pháp? Bản thân ta chưa có làm tốt, ta 

không  phải  là  một  tấm  gương  tốt,  trách  nhiệm  này  ta 

phải gánh vác, không thể đùn đẩy cho người khác. Tự 

mình nhất định phải làm nên một tấm gương thật tốt thì 

đó chính là tự độ, độ tha. Ta thật sự làm tấm gương thật 

tốt  mà  chúng  sanh  vẫn  không  thể  cảm  ngộ,  thì  đó  là 

nghiệp chướng của họ sâu nặng. Chúng ta vẫn tiếp tục 

không ngừng nỗ lực giúp đỡ họ, giống như trong  inh 

nói,  dùng  đủ  thứ  phương  tiện  trường  k   giúp  đỡ  họ, 

cuối cùng sẽ có một ngày họ hiểu ra, họ quay đầu thì 

công đức giáo hóa của chúng ta có kết quả, nhất định 

không phải vô ích. 

“Cảm Ứng Thiên” ở chỗ này nói về những quỷ thần 

giám sát nhân gian, đã nói ba đoạn. Đoạn thứ nhất nói 

Thiên Thần, đoạn thứ hai nói Tam Thi Thần (Tam Thi 

Thần,  nhà  Phật  chúng  ta  gọi  là  thần  thức,  thức  thần). 

Hôm  nay  chúng  ta  thấy  hai  câu  này  là  nói  Táo  Thần. 

Táo  Thần  là  giám  sát  một  gia  đình.  Phần  trước  nói 

Thiên Thần, Tam Thi Thần là giám sát cá nhân chúng 

ta,  còn  đây  là  giám  sát  gia  đình.  Nhà  của  bạn  hành 

thiện, hành ác họ đều biết rõ. Trước đây, trong dân gian 

chúng  ta,  mỗi  một  nhà  đều  cúng  dường  Táo  Thần. 

Người tuổi tác cao một chút, k  ức chắc sẽ rất sâu sắc. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

165  

Trước  đây  gia  đình  bình  thường  ở  trong  nhà  bếp  đều 

nấu củi, không phải như hiện nay dùng bếp điện.  hi 

xây ông Táo nấu củi thì chừa lại cho Táo Thần một vị 

trí,  chừa  trong  một  cái  khám  nhỏ  cúng  dường  Táo 

Thần.  Bên  cạnh  khám  Táo  Thần  còn  có  một  bức  liễn 

đối.  Tôi  còn nhớ,  câu  đối  trước  là   “Lên  trời  làm  việc 

 tốt” ; câu đối sau là  “ uống đất giữ bình an” . Tập tục 

là ngày 24 tháng chạp Táo thần sẽ thăng thiên, đi báo 

cáo việc thiện ác mà gia đình bạn đã tạo trong một năm 

này.  Người  hiện  nay  nói  đây  là  mê  tín,  nên  mỗi  nhà 

cũng  không  cúng  Táo  Thần.   hông  cúng  Táo  Thần, 

Táo Thần còn quản trong nhà bạn hay không vậy? Ông 

vẫn  trông  coi  như  xưa,  tuyệt  đối  không  phải  nói  bạn 

không cúng, ông sẽ không quản. Cho nên, từ sự giám 

sát của trời đất quỷ thần, chúng ta hiểu rõ chân tướng 

sự  thật  này,  kiết  hung  họa  phước  đều  có  điềm  báo 

trước,  có  cảnh  cáo  trước.  Báo  trước  để  cảnh  cáo  bạn. 

Sự cảnh cáo trước này ở trong môi trường hiện nay của 

chúng  ta  thì  quá  nhiều,  quá  nhiều.  Chỉ  cần  bạn  bình 

tĩnh quan sát thật k , thì hầu như những gì mà lục căn 

chúng  ta  tiếp  xúc  không  có  gì  không  phải  cảnh  cáo 

trước. Sự cảnh cáo trước này rất không tốt, rất bất lợi. 

Cho  nên,  chúng  ta  tự  mình  nhất  định  phải  làm  cuộc 

chuyển đổi lớn. 

hi tôi 26 tuổi thì tiếp xúc được Phật pháp. Lúc đó, 

tôi  cảm  thấy  đã  quá  trễ,  quá  trễ  rồi.  Tôi  vừa  tiếp  xúc 

Phật pháp, Đại Sư Chương Gia liền đem những sự việc 

này dạy cho tôi. Tôi có thể tin, có thể tiếp nhận, có thể y 



166 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

giáo phụng hành. Lời giáo huấn của thầy, từng câu đều 

là chân thật, cho nên tôi cảm ân, một đời tôi sống trong 

sự cảm ân. Tôi giúp đỡ người khác, tôi hướng dẫn người 

khác cũng là loại tâm thái  mà thầy giáo trước đây dạy 

tôi:   Chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  không  có 

 phân biệt; đối với tất cả người, sự, vật thế gian không 

 có đòi hỏi. Nhất là hiện nay tuổi đã cao rồi, tuổi về già 

còn có gì mà không buông bỏ. Nếu y theo nghiệp báo 

thì tôi đã lìa khỏi thế gian này từ sớm rồi. Đây cũng là 

làm  nên  một  tấm  gương  cho  quí  vị.  Quí  vị  thử  xem, 

hình ảnh này của tôi, quí vị hẳn sẽ có gợi  . Tôi đời này 

không  có  tuổi  thọ,  không  có  phước  báo,  ở  trong  Phật 

pháp nói đời trước có lẽ là tu tuệ, không tu phước. May 

mà tôi có một chút trí tuệ, đã kết một ít thiện duyên với 

chúng sanh, cho nên tôi đều gặp được thiện tri thức rất 

tốt.  Bản  thân  tôi  là  một  điều  kiện,  tôi  cũng  đã  nói  rất 

nhiều lần với quí vị là tôi ham học, chịu học, ưa thích 

gần  gũi  thiện  tri  thức,  ưa  thích  đọc  sách  thiện,  đây  là 

điều kiện đầy đủ của bản thân tôi. Vốn dĩ tôi không có 

phước  báo,  hiện  nay  mọi  người  nhìn  thấy  tôi  có  chút 

phước  báo.  Tháng  trước,  Pháp  sư  Tục  Dân  đến  đây 

thăm tôi, Pháp sư đó biết chấm tử vi, ông chấm cho tôi. 

Ông nói:  “Pháp sư, thầy có vận may tuổi già. Thầy hiện 

 nay  tâm  tưởng  sự  thành,  làm  việc  gì  cũng  thuận  lợi, 

 cũng  thành  tựu,  tuổi  thọ  cũng  kéo  dài,  đều  không  hề 

 cầu” . Tôi không hề cầu phước, cũng không hề cầu thọ. 

Năm xưa, lão cư sĩ L  Bỉnh Nam giảng  inh dạy học ở 

Đài Trung, nhìn thấy trong học trò có người bạc mệnh, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

167  

người đoản mạng, người không có phước, thầy L  đặc 

biệt khuyên dạy họ phát tâm hoằng pháp lợi sanh. Thầy 

nói:  “Hoằng pháp lợi sanh là phước lớn đứng đầu thế 

 gian” . Tôi cũng do thầy khuyên dạy nên tôi mới đi theo 

con  đường  này,  thật  sự  có  hiệu  quả.  Nhưng  nhất  định 

phải  buông  xả  tất  cả  thân  tâm  thế  giới,  phát  tâm  làm 

việc vì Phật Bồ Tát, vì tất cả chúng sanh phục vụ. Tất cả 

chúng sanh có phước, Phật Bồ Tát cần bạn phục vụ, thì 

tự nhiên được chư Phật hộ niệm, thiên long thiện thần 

ủng  hộ,  bạn  không  cần  đi  tìm  họ,  tự  nhiên  họ  sẽ  đến. 

Dứt khoát không nên tự mình dùng   đồ, nếu muốn làm 

gì  thì  làm  cái  nấy,  đó  là  sai  rồi,  đó  chắc  chắn  là  tạo 

nghiệp.  Tạo  nghiệp  là  tổn  giảm  phước  báo  của  mình, 

đây là nói phước báo tu tích của bạn trong đời quá khứ 

tổn giảm rồi. 

Trong “Liễu Phàm Tứ Huấn”, “Cảm Ứng Thiên” nói 

nhiều lời như vậy,  thực ra chỉ nói  một sự việc là   “hạt 

 cơm,  giọt  nước  đều  do  tiền  định,  đều  do  chính  bạn 

 định  đoạt” .  Chứng  tỏ  pháp  thế  xuất  thế  chính  là  một 

chuỗi nhân duyên quả báo lớn. Bạn hiểu rõ đạo l  này, 

bạn gieo nhân thiện,  giữ tâm tốt, nói lời hay, làm việc 

 tốt, làm người tốt thì quả báo của bạn sẽ thù thắng. 

Học  Phật,  Phật  là  hình  mẫu  của  chúng  ta,  Phật 

chính là mô phạm của chúng ta. Tâm của Phật là thanh 

tịnh, bình đẳng, chân thành. Phật đối với tất cả chúng 

sanh là từ bi yêu thương, chăm sóc từng li từng tí, chân 

thành cung kính đối với người, với việc, với vật. Chúng 



168 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

ta  cần  quan  sát  tỉ  mỉ,  phải  biết  học  tập  như  thế  nào. 

Phật không những là dùng ngôn giáo mà Phật còn dùng 

thân giáo. Phật dạy cho chúng ta đều là tận thiện, tận 

m . Cho nên, khế nhập cảnh giới Phật thì không gian 

hoạt động của chúng ta sẽ lớn, không gian hoạt động là 

tận hư không khắp pháp giới. Những điều mà bạn nghĩ, 

bạn suy tính, tuyệt đối không phải trong một cái vòng 

nhỏ  xíu,  tuyệt  đối  không  phải  một  thế  giới,  mà  là  vô 

lượng  vô biên  cõi nước  chư  Phật.  Bạn  xem,  tấm  lòng 

này của Phật bao lớn? Đúng như cái gọi là lượng lớn, 

phước  lớn,  cho  nên  phước  tuệ  của  Phật  viên  mãn, 

không có gì không thể bao dung. 

Chúng ta nói, ngày nay một đạo tràng có mấy người 

xuất  gia  ở  chung  với  nhau  là  đôi  bên  không  thể  bao 

dung  lẫn  nhau  rồi,  họ  còn  có  phước  báo  gì  nữa.  Cái 

phước báo đó của họ đáng thương, quá nhỏ, khi hưởng 

hết rồi liền đi tam đồ thôi. Chân tướng của những sự l  

này  chúng  ta  không  thể  không  hiểu  rõ,  không  thể 

không sáng tỏ. 

Táo  Thần  là  có  thật,  quyết  không phải  giả.   hông 

những có Táo Thần mà trong một gia đình còn có rất 

nhiều quỷ thần, ví dụ như cửa thì có thần cửa. Nếu như 

bạn xem “Lễ   ”, bạn sẽ hiểu được, hóa ra là mỗi một 

căn phòng, ở trong mỗi một góc xó đều có quỷ thần cư 

trú.  Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  hành  vi  tạo  tác, 

người không nhìn thấy nhưng quỷ thần thấy rất rõ ràng. 

Vào  thời  triều  Minh  có  “Du  Tịnh  Ý  Cư  Sĩ  Ngộ  Táo 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

169  

Thần   ”, bài văn này là do đồng hương của ông ghi 

chép, thảy đều là sự thật. Bài văn này in kèm thêm vào 

phần sau của  “Liễu Phàm Tứ Huấn”. Chúng tôi trước 

đây đã từng giảng qua một lần, giảng rất cặn kẽ, có thể 

làm tham khảo.  hông chỉ có một mình Du Tịnh Ý gặp 

Táo  Thần,  vào  thời  xưa,  trong  bút  k   của  cổ  nhân 

chúng ta cũng nhìn thấy rất nhiều, nhưng bài văn này 

nói  viết  tường  tận  nhất,  viết  xuất  sắc  nhất,  cho  nên 

Pháp sư Ấn Quang đem nó lưu hành. 

Người có học, người tu hành luôn luôn tự mình cho 

rằng  mình  rất  lương  thiện.  Người  khác  nhìn  thấy  bạn 

cũng rất tuyệt vời; mỗi ngày đều làm một số việc thiện, 

nói  lời  hay,  làm  việc  thiện.  Du  Tịnh  Ý  năm  xưa  cũng 

giống như vậy. Thế nhưng cả đời ông nghèo cùng, thất 

vọng. Ông tự cho rằng mình cũng hành thiện, chưa hề 

làm qua việc ác gì, sao ông trời giáng cái quả báo này, 

thật  không  công  bằng!  Táo  Thần  rất  từ  bi,  biết  ông  là 

người  có  học  nên  chỉ  dạy  ông.  Ông  có  thể  tiếp  nhận, 

ông có thể phản tỉnh, nên Táo Thần mới thị hiện nói với 

ông:  “Hành vi của ông giống như là thiện, nhưng ý nghĩ 

 của ông quá ác, bản thân ông không thể phản tỉnh. Bởi 

 vì ông có ý niệm ác, có ác ý, nên những việc thiện mà 

 ông  làm  đều  không  phải  chân  thật.  Trời  đất  quỷ  thần 

 giám  sát  ông  từ  mồng  một  tháng  giêng  đến  ba  mươi 

 tháng chạp, không có một việc thiện nào là thật, toàn là 

 giả, phô diễn, làm bộ cho người ta thấy. Đó là giả thiện, 

 không  phải  chân  thiện”.   Táo  Thần  báo  cho  ông  điểm 

này, ông mới chợt nhận ra, mới thật sự hiểu ra. 



170 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Người  tạo  tác  ác  nghiệp  thì  không  sợ,  chỉ  sợ  là 

không  thể  quay  đầu,  sợ  là  không  thể  giác  ngộ.  Chịu 

quay đầu, chịu giác ngộ thì đều được cứu. Cá nhân như 

vậy,  gia  đình  như  vậy,  xã  hội,  quốc  gia,  thế  giới  đều 

cùng  một  đạo  l .  Hiện  nay  kiếp  nạn  hiện  tiền,  mọi 

người  đều  biết.   iếp  nạn  này  có  cứu  được  không? 

Chắc chắn cứu được. Bắt đầu cứu từ đâu vậy? Bắt đầu 

cứu  từ  nhân  tâm,  bắt  đầu  cứu  từ  trong  tâm  của  mình. 

Tâm  của  mình  nhất  định  phải  làm  một  cuộc  chuyển 

đổi,  đoạn  ác  tu  thiện,  phá  mê  khai  ngộ  thì  liền  được 

cứu.  Hy  vọng  mọi  người  chúng  ta  phải  nghiêm  túc, 

phải nỗ lực, phải sửa chữa lỗi lầm.  hông những bản 

thân  được  độ  mà  còn  giúp  đỡ  được  người  khác,  đây 

mới là công đức cực lớn. 


*************** 

Chánh văn: “Phàm nhân hữu quá, đại tất đoạt 

kỷ, tiểu tất đoạt toán. Kỳ quá đại tiểu, hữu số bách 

sự, dục cầu trƣờng sanh giả, tiên tu tị chi”. 

Đây  là  câu  thứ  mười  ba  và  mười  bốn  của  “Cảm 

Ứng Thiên”. 

Hai câu này là tổng kết của đoạn quỷ thần giám sát. 

Chúng ta đã nói đến Táo Thần. Trong “Du Tịnh Ý Cư 

Sĩ Ngộ Táo Thần   ”, mấy câu nói mà Táo Thần nói 

cho  ông  rất  đáng  để  chúng  ta  cảnh  giác.  Tật  xấu  mà 

ông phạm cũng chính là tật xấu mà bản thân chúng ta 

hiện nay phạm. Tật xấu mà mình phạm chính mình thật 

sự không biết, luôn cho rằng điều mình nghĩ, điều mình 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

171  

nói, điều mình làm đều là đúng, người khác đều là sai. 

Vấn  đề  này  vô  cùng  nghiêm  trọng,  điều  này  ở  trong 

Phật pháp chính là mê hoặc điên đảo. Trong  inh Phật 

nói đến chỗ nghiêm trọng là Nhất  iển Đề, đây chính 

là  người  Nhất   iển  Đề.  Nhất   iển  Đề  là  tiếng  Phạn, 

nghĩa là không có thiện căn. Phật Bồ Tát đều không thể 

cứu họ, vì họ không biết quay đầu, không biết giác ngộ. 

Loại  nguyên  nhân  này  phải  tiêu  trừ  như  thế  nào? 

Chúng ta hãy bình tĩnh mà tư duy, vẫn là phải đọc sách 

như xưa.  hông đọc sách Thánh Hiền làm  sao có thể 

giác ngộ? Mê, nói lời chân thật là giống như vũng bùn 

vậy, càng lún càng sâu, không dễ gì ra được. 

Đọc sách Thánh Hiền là hằng ngày gần gũi Thánh 

Hiền, huân tập lâu dài dần dần sẽ giác ngộ. Từ xưa đến 

nay, tại sao người già dạy trẻ con phải đọc sách Thánh 

Hiền, phải đọc  inh Phật, đạo l  là ở chỗ này. Du Tịnh 

Ý có thể quay đầu là do nền tảng đọc sách cổ trước đây 

sâu dày. Người ngày nay nói với họ những lời này, tại 

sao họ không thể quay đầu? Là họ không có nền tảng 

này. Đây là điều chúng ta giác ngộ được sâu sắc. 

Táo thần nói Du Tịnh Ý là ông có ác   quá nặng, chỉ 

đuổi theo hư danh. Nói cho thật nhiều cũng không cần 

thiết, hai câu này là trọng điểm. Việc thiện mà bạn làm, 

làm rất nhiều cũng không phải chân thật, vì bạn săn mua 

danh lợi. Cho nên ông nói, trời đất quỷ thần hằng ngày 

đang  giám  sát,  hằng  ngày  đang  theo  dõi  bạn.  Bạn  ở 

trước  mặt  quỷ  thần  cầu  xin  dường  như  cũng  rất  khẩn 

thiết, cũng có một chút bộ dạng thành  , nhưng bạn đối 



172 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nhân xử thế tiếp vật thì hoàn toàn không tương ưng với 

điều mà bạn cầu xin trước thiên thần. Thiên thần là từ 

bi.  Trước  đây,  người  có  học  thông  thường  đều  tin  có 

Ngọc Hoàng Đại Đế, trong những tôn giáo khác gọi là 

Thượng Đế. Họ nói, Thượng Đế ra lệnh cho những quỷ 

thần giám sát thiện ác thế gian này đến để xem bạn, thấy 

bạn bao nhiêu năm nay chưa hề làm một việc thiện chân 

thật,  những  việc  thiện  mà  bạn  làm  là  hùa  theo  người 

khác.  Hay  nói  cách  khác,  người  khác  không  làm,  bạn 

chắc chắn sẽ không chủ động đi làm. Thấy bạn khi một 

mình  nơi  chỗ  vắng,  nhìn  thấy  niệm  tham,  niệm  dâm, 

niệm tật đố, niệm hẹp hòi, niệm cao kỷ ty nhân của bạn 

(cao  kỷ  tức  là  tự  cho  mình  cao,  khinh  thường  người 

khác),  niệm  ức  vãng  k   lai  (là  nhớ  nghĩ  quá  khứ,  hy 

vọng tương lai), niệm trả thù ân oán, v.v… Những vọng 

tưởng,  tạp  niệm  này  của  bạn  thật  là  quá  nhiều,  nói 

không hết. Đây đều là ác  . Loại ác   này ngưng tụ ở 

trong tâm bạn, trời đất quỷ thần đã ghi chép vào trong 

hồ sơ rất nhiều, rất nhiều rồi. Bạn tránh họa còn không 

thể tránh được, bạn đến đâu để cầu phước? 

Mấy câu nói này sau khi nói rồi đã cảnh tỉnh, đánh 

thức Du Tịnh Ý. Ông qu  xuống trước Táo Thần. Táo 

Thần  thị  hiện  thành  một  thân  người.  Ông  nói:   “Ngài 

 nhất định là thần tiên, Ngài biết rõ về tôi như vậy, cầu 

 mong Ngài cứu giúp” . Ông còn có một niệm muốn sửa 

lỗi, còn người hiện nay nghe đến điều này tuyệt không 

đếm xỉa đến, cũng không chịu tin, cho rằng là mê tín. 

Tự mình cho rằng đầu óc của mình là đầu óc khoa học, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

173  

người thế gian đều không bằng, họ làm  sao tiếp nhận 

được?  Người  hiện  nay  sửa  lỗi  thật  khó,  thật  quá  khó! 

Ông còn một niệm tâm hối cải nên Táo Thần đến giúp 

ông, bảo ông từ nay về sau phàm là niệm tham, niệm 

dâm, niệm khách sáo, vọng tưởng, tạp niệm, nhất loạt 

đem nó thu dọn cho thật sạch sẽ. 

Hôm  kia,  các  bạn  nghe  thấy  thầy  Ngộ  Chánh  báo 

cáo em của thầy vãng sanh. Quá trình tu hành của chú 

ấy không nói rõ, hôm qua đã bổ sung rồi, nhưng tôi vẫn 

chưa nghe. Thế nhưng cha mẹ chú ấy nói với tôi, chú 

ấy trong quá trình tu hành, mỗi ngày hiếm hoi lắm mới 

nói vài ba câu. Người nhà nói chuyện, chào hỏi với chú 

ấy, chú đều cự tuyệt:  “Không nên nói chuyện với tôi!” . 

Dụng  tâm  chuyên  đến  mức  độ  này,  đây  chính  là  bí 

quyết vãng sanh của chú ấy. Tâm của chú định rồi, chú 

thật sự buông bỏ vạn duyên. Trong “ inh Di Đà” nói 

thời gian so với thời gian dụng công của chú ngắn hơn, 

các bạn đều đọc rất thuộc:  “Nếu một ngày, hai ngày, 

 cho đến bảy ngày” . Có người nào niệm Phật bảy ngày 

thành  công  hay  không?  Có!  Trong  Tịnh  Độ  Thánh 

Hiền  Lục  có  ghi  chép,  trong  Vãng  Sanh  Truyện  cũng 

có  ghi.  Thật  sự  chịu  quay  đầu,  buông  xả  triệt  để,  thì 

người  này  liền  có  thể  thành  tựu.  Cho  nên,  pháp  môn 

này thù thắng đến cực điểm. 

Tôi thường hay khuyên quí vị đồng tu, chúng ta tu 

hành  điều  thứ  nhất  phải  giữ  tâm  tốt,  trong  tâm  thuần 

thiện  không  có  ác.  Niệm  ác,  việc  ác,  người  ác  đều 

không được phép để ở trong tâm. Chỉ chuyên nhìn thấy 



174 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

chỗ thiện của người khác, chuyên nhìn thấy chỗ tốt của 

người  khác,  thì  chúng  ta  trong  đời  này  sẽ  sống  trong 

môi  trường  thuần  thiện,  không  có  ác.   hông  cần  nói 

những  thành  tựu  khác,  tâm  trạng  của  bạn  vui  sướng 

biết  bao,  nhiều  hạnh  phúc.  Mỗi  ngày  nghĩ  đến  điểm 

xấu  của  người  khác,  nhớ  đến  oán  thù  người  khác,  thì 

đời này sẽ sống ở trong môi trường cực k  tồi tệ, bạn 

sống rất đau khổ, sống rất vất vả. Từ đó cho thấy, khổ - 

lạc đều ở trong khoảng một niệm của mình, không phải 

người  khác  trao  cho  bạn,  mà  là  do     niệm  của  chính 

bạn  chuyển  biến  ra.  Hiểu  được  đạo  l   này,  tại  sao 

không  đem     niệm  chuyển  thành  Phật  niệm?  Niệm 

niệm  niệm  A  Di  Đà  Phật,  niệm  niệm  niệm  Thế  giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  y  chánh  trang  nghiêm.  Tuy 

chúng  ta  chưa  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  nhưng  hiện  tại 

tâm trạng chúng ta đang sống tại Thế giới Cực Lạc, thọ 

mạng  hết  rồi  thì  đâu  có  l   nào  mà  không  vãng  sanh. 

Cho  nên,  vạn  duyên  phải  buông  bỏ.  Cư  sĩ  Bàng  dạy 

người:   “Nhiều  việc  không  bằng  ít  việc,  ít  việc  không 

 bằng vô sự” . Vô sự không phải nói là chúng ta không 

làm gì cả, bạn lại hiểu sai   rồi. Mọi việc đều cứ theo 

đó mà làm, nhưng trong tâm nhất định không lo nghĩ. 

Vô sự là nói tâm vô sự, không phải nói thân vô sự, thân 

không có ngăn ngại. Trong “Hoa  Nghiêm” nói   “lý sự 

 vô ngại, sự sự vô ngại” . Những cái gì là chướng ngại 

vậy? Ở trong tâm,   niệm là chướng ngại. Trong truyện 

k   Du  Tịnh  Ý  nói  rằng,  lời  nói  thiện,  việc  làm  cũng 

thiện,  mà     bất  thiện,  cho  nên  lời  nói  thiện,  việc  làm 

thiện đều không sinh hiệu quả, đều biến thành hư ngụy, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

175  

là giả, không phải thật. Nếu như tâm thiện,   thiện thì 

là chân thiện. Đây là cội nguồn của thiện - ác. 

Táo Thần khuyến khích ông, trước tiên phải giữ tâm 

tốt, giữ tâm thuần thiện, sau đó tùy phận, tùy sức mà đi 

làm việc tốt. Sức của bạn có thể làm được thì hãy tận 

lực  mà  làm.   hi  làm  thì  phải  làm  cho  thật  sạch  sẽ, 

quyết không cầu quả báo. Hành thiện chỉ vì quả báo là 

của bạn đã bất thiện rồi. Tại sao vậy? Vì hành thiện 

có  điều  kiện.  Thiện  vô  điều  kiện  là  chân  thiện.  Thiện 

hạnh mà không cầu quả báo thì quả báo thù thắng nhất; 

không cầu danh, không cầu lợi dưỡng, chẳng cầu mong 

gì cả, toàn tâm toàn lực giúp đỡ người khác, có thể xả 

thân vì người. Sự việc bất kể là khó hay dễ, bất kể là 

lớn  hay  nhỏ  phải  thật  thành  khẩn,  thật  chân  thành  đi 

làm. Nếu thật sự sức lực mình không làm được, không 

làm được nhưng chúng ta cũng phải có cái tâm tốt. Cái 

gọi là tâm có thừa mà sức không đủ. Tâm niệm này sẽ 

có cảm ứng. Tâm niệm này thật sự chân thuần thì chư 

Phật  hộ  niệm,  long  thiên  thiện  thần  đến  giúp  đỡ  bạn, 

nói  cách  khác  là  tăng  thêm  sức  mạnh  cho  bạn,  khiến 

cho  tâm  nguyện  của  bạn  có  thể  viên mãn.  Bạn  không 

phải vì bản thân mà vì chúng sanh, vì Phật pháp. 

Ngày nay tại Singapore, quí vị chính mắt nhìn thấy 

cư sĩ L  Mộc Nguyên, ông không phải là người có sức 

mạnh  nhưng  ông  có  thành   ,  có  tâm  nguyện  chân 

thành, vì Phật pháp trụ thế lâu dài, vì lợi ích thật sự của 

chúng  sanh,  cho  nên  cảm  được  chư  Phật  Bồ  Tát  giúp 

đỡ ông.  hông có sức mạnh cũng có thể mãn nguyện, 



176 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

cũng có thể làm thành tựu sự việc này. Đây không phải 

chúng tôi ở đây ăn không rồi nói suông, đây trong tôn 

giáo thông thường gọi là kiến chứng, trong Phật pháp 

gọi  là  tác  chứng  chuyển,  chứng  minh  bày  ngay  trước 

mắt.  Chúng  ta  đọc   inh,  nghe  pháp  và  chúng  ta  nhìn 

thấy những sự thật này, vậy còn có thể không tin, còn 

có thể không giác ngộ không? 

Chúng ta biết, bản thân chúng ta trong đời quá khứ 

không  tu  phước,  trong  đời  này  lại  không  biết  tiếc 

phước;  không  biết  tu  phước,  mà  còn  đang  lãng  phí 

phước  báo.  Thế  nhưng  đời  sống  chúng  ta  vẫn  có  thể 

sống được, chư Phật Bồ Tát từ bi vẫn thường hay báo 

hiệu cho chúng ta, đến thị hiện cảnh tỉnh chúng ta, đến 

thị  hiện  khích  lệ  chúng  ta,  chúng  ta  từ  chỗ  này  cần 

tăng  trưởng  tín  tâm.  Có  một  số  Bồ  Tát  hộ pháp  (hầu 

như ở mỗi địa phương đều có) đến nói cho ta, tặng đất 

đai, nhà cửa, tặng tiền cho ta. Đây đều là chư Phật Bồ 

Tát gia trì, ta có thể tiếp nhận. Nhưng tiếp nhận rồi có 

công dụng gì? Cảm thấy vô dụng. Thế là ta đều tạ từ, 

cự  tuyệt  rồi.  Trong  đây  có  thông  điệp  gì,  các  bạn  có 

thể  nhận  ra  không?  Có  một  thông  điệp  mạnh  mẽ,  chỉ 

cần  chúng ta  cần  thì  trợ duyên lập  tức  liền hiện  tiền. 

Đây  là  cung  cấp  cho  chúng  ta  một  thông  điệp  mạnh 

mẽ. Nếu chúng ta thật sự có 300 người, 500 người tu 

hành  chân  chánh,  thì  lập  tức  một  đạo  tràng  lớn  liền 

hiện  tiền.  Chỗ  mấy  trăm  người,  mấy  ngàn  người  ở 

không cần lo tí nào cả. Những thông điệp này nói cho 

chúng ta biết sự việc này. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

177  

Nếu chúng ta không cô phụ Phật Bồ Tát, không cô 

phụ các bậc trưởng giả hộ pháp này thì phải gắng sức 

tu hành, chăm chỉ  nỗ lực. Người phát tâm  muốn giúp 

đỡ  chúng ta  đều  là  thành  tâm  thành   ,  không  phải  hư 

ngụy. Chúng ta còn muốn mong cầu phước báo gì nữa? 

hông cần thiết nữa. Chúng ta một lòng một dạ vì Phật 

Bồ Tát làm việc, vì tất cả chúng sanh phục vụ. Chúng 

ta chỉ cần kiên trì theo đường lối này, chăm chỉ nỗ lực 

đi làm công việc này, nhất định không dối mình, không 

dối  người  thì  tất  cả  trợ  duyên  tự  nhiên  thành  tựu.  Đó 

chính là giống như sau khi Du Tịnh Ý quay đầu, ông có 

thể y giáo phụng hành, ông hiểu rõ sâu sắc đạo l  và sự 

thật  về  nhân  quả  báo  ứng.  Cho  nên,  “động  thì  muôn 

 thiện  tùy  theo,  tĩnh  thì  một  niệm  không  sanh” .  Hai 

câu nói này quan trọng. Ông có thể thay đổi vận mạng 

của ông chính là hai câu nói này. Động, khởi tâm động 

niệm  là  vì  chúng  sanh,  vì  Phật  pháp.  Vì  bản  thân  thì 

một niệm không sanh, chân thành niệm Phật. Ông sống 

đến 88 tuổi, sinh được bốn người con trai, chết hết ba 

người,  còn  một  người  bị  thất  lạc  từ  nhỏ.  Sau  khi  ông 

hành  thiện,  người  con  trai  này  không  hẹn  mà  gặp  lại 

được. Đứa bé này là con trai nhỏ của ông, lúc còn nhỏ 

lên  thuyền  của  người  ta  chơi,  sau  đó  thuyền  chạy  đi, 

đứa bé bị người ta xem như là nô lệ, bán đi. Thật may 

mắn là được một Thái Giám mua về. Vị Thái Giám này 

cũng vô cùng tốt bụng, ông không có con, đã mua mấy 

đứa  trẻ  về  làm  con  của  mình,  nuôi  con  để  phòng  khi 

tuổi  già.  Về  sau  Du  Tịnh  Ý  đã  làm  quan,  công  danh 



178 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

cũng thành tựu, do hành thiện tích đức đã chuyển được 

toàn bộ nghiệp báo, liền đi bái kiến vị Thái Giám này. 

Vị  Thái  Giám  gọi  mấy  người  con  nuôi  lên  trình  diện 

với  ông.  Vừa  gặp  mặt,  nhìn  thấy  diện  mạo  rất  giống 

con ông, nhưng rất nhiều năm đã không gặp mặt, ông 

bèn hỏi tên và quê quán của nó, đứa trẻ này nói ra, ông 

lập  tức  rơi  lệ.  Ông  hỏi:   “Có  phải  dưới  bàn  chân  của 

 con  có  hai  nốt  ruồi  không?” .  Cởi  giày  ra  nhìn,  quả 

nhiên  không  sai,  đúng  là  con  của  ông.  Vị  Thái  Giám 

bèn giao lại đứa trẻ này cho ông. Đứa con này của ông 

về  sau  học  hành  cũng  thành  danh,  sinh  rất  nhiều  con, 

con  cháu  đầy  nhà.  Thiện  hữu  thiện  báo,  nhân  duyên 

quả báo không mảy may sai chạy. 

“Du  Tịnh  Ý  Công  Ngộ  Táo  Thần    ”  tôi  đã  từng 

giảng giải rồi, dường như có băng ghi âm. Ở trong kết 

luận, lỗi lầm của người này lớn nhỏ, nặng nhẹ đều có 

quỷ thần đang ghi chép, đều có hồ sơ lưu. Quí vị nên 

biết rằng, chỗ Vua Diêm La có hồ sơ tỉ mỉ về chúng ta; 

chỗ Tứ Thiên Vương cũng có hồ sơ tỉ mỉ về chúng ta; 

Đao  Lợi  Thiên,  ở  nơi  đó  cũng  có  hồ  sơ  tỉ  mỉ.  Đây  là 

thật,  không  phải  giả,  quyết  không  phải  dọa  người. 

Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  đều  có  ở  trong  hồ  sơ, 

bạn trốn ở đâu được? Bạn trốn không khỏi. Trước đây 

người  có  học  tin  những  sự  việc  này,  khởi  tâm  động 

niệm họ biết thu liễm. Người hiện nay đúng là mê hoặc 

điên đảo, làm càn làm bậy, không biết sự khủng khiếp 

của quả báo, không biết sự đáng sợ của khởi tâm động 

niệm.  c lớn thì  “đoạt kỷ”  (đoạt kỷ là giảm thọ).  ỷ là 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

179  

12 năm, thọ mạng của bạn giảm bớt 12 tuổi. Nếu bạn tu 

thiện tích đức thì được  “tăng kỷ” . Tăng một kỷ tức là 

thọ  mạng  của  bạn  tăng  thêm  12  tuổi.  Tăng  hai  kỷ  là 

tăng  thêm  24  tuổi.  Chúng  ta  ở  trong sách  xưa  thường 

hay xem thấy, ác nhỏ thì  “đoạt toán” . Toán cũng là tổn 

giảm phước báo của bạn, tổn giảm thọ mạng của bạn. 

Từ trong đoạn này, chúng ta liền biết được, một người 

cả đời, một thân, một tâm, một nhà, một khu vực đều 

có trời đất quỷ thần vây xung quanh chúng ta. 

Cổ Thánh tiên Hiền, chư Phật Bồ Tát chẳng qua là 

dạy  chúng  ta  đoạn  ác  tu  thiện,  đặc  biệt  là  “thận  độc” 

(độc  là  khi  bản  thân  ở  một  mình).  Trước  mặt  nhiều 

người hay giữ thể diện, luôn phải giả bộ làm dạng; khi 

không  có  người  thì  hiện  nguyên  hình,  đây  là  đáng  sợ 

nhất. Có thể ở một mình trong nhà mà cũng không có 

mảy may cái tâm lừa gạt, che đậy, không có mảy may 

niệm bất thiện thì sự tu hành này mới có căn cơ. Đây là 

điều chúng ta cần phải học tập. 



 

11Hôm qua chúng ta đã học đến câu thứ mười bốn: 


 “K   quá  đại  tiểu,  hữu  sổ  bách  sự,  dục  cầu  trường 

 sanh giả, tiên tu tị chi. Quá thất đại tiểu, hữu kỉ bách 

 chủng” . 

Chữ   “sự”   này  là  chủng  loại.  Trong  mỗi  một  loại, 

thật  sự  mà  nói  là  vô  lượng  vô  biên.  Cổ  đức  nói   “phi 



11 Bắt đầu đĩa 11 



180 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

 nghĩa nhi động” , đó chính là lỗi.  “Nghĩa”  là nên. Tư 

tưởng, hành vi của bạn đều là không nên, đó chính là 

lỗi  lầm.  Lỗi  lầm  có  lớn,  nhỏ;  lớn  chính  là  nghiệp 

chướng,  nhỏ  gọi  là  lỗi  lầm.  Tội  lỗi  của  chúng  ta,  trời 

đất  quỷ  thần  đều  nhìn  thấy  cả,  chư  Phật  Bồ  Tát  nhìn 

thấy còn rõ ràng hơn. Nói lời thành thật, cái mà trời đất 

quỷ thần nhìn thấy, chúng ta thường nói là chuyện đã 

rồi. Chư Phật Bồ Tát còn có thể nhìn thấy cái l  tại sao 

như vậy,     tại sao bạn  mê hoặc, tại sao bạn tạo nghiệp, 

tại sao bạn thọ báo. 

 Tại sao nói chư Phật Bồ Tát có thể nhìn thấy cái lý 

 tại sao như vậy? 

Mọi người đã học qua “ inh Vô Lượng Thọ”, trong 

inh  nói  người  ở  Thế  giới  Cực  Lạc  cho  dù  là  người 

mới vừa vãng sanh vào hạ phẩm hạ sanh, năng lực của 

họ cũng thiên nhãn nhìn thấu, thiên nhĩ nghe suốt, tâm 

họ biết khắp. Hay nói cách khác, đối với con người của 

bạn,  trong  đời  quá  khứ,  đời  đời  kiếp  kiếp  những  tình 

trạng đó họ đều biết rõ, cho nên họ biết đạo l  tại sao 

như vậy. 

Do tích tập ác nghiệp nhiều kiếp, nhiều kiếp đã hình 

thành tập quán ác, tập khí ác nên không dễ gì thay đổi. 

Chúng ta nhìn thấy trong “ inh Địa Tạng”, thế gian có 

một số người bất thiện, tập khí nghiệp chướng rất nặng 

là do trong đời quá khứ đến từ trong đường ác, nên còn 

mang theo tàn dư tập khí của đường ác. Như những đạo 

l  này, trời đất quỷ thần không chắc gì có thể nhìn thấy 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

181  

rõ được. Năng lực của A La Hán có thể nhìn thấy 500 

đời quá khứ của một người, trước 500 đời thì họ không 

nhìn  thấy.  Cho  nên  cần  phải  hiểu  rõ  thì  thuyết  pháp 

mới  có  thể  khế  cơ,  mới  biết  dùng  phương  pháp  gì  để 

giúp đỡ những chúng sanh khổ nạn này. 

“Cảm  Ứng  Thiên”  ở  chỗ  này  nói  cũng  là  một 

nguyên tắc. Nguyên tắc là có tính phổ biến, chỉ cần con 

người có thể tuân thủ thì chắc chắn được lợi ích. Trong 

quá khứ, ba nhà Nho-Thích-Đạo đều dấn thân vào công 

tác giáo dục xã hội, cũng đều mang tư tưởng nhất thể 

đa nguyên văn hóa, đối với xã hội của chúng ta có cống 

hiến rất lớn. Tam giáo tuy có khác biệt, nhưng cũng có 

chỗ tương đồng, đó là bất kể tu học theo đạo nào, nhất 

định phải lấy “tích đức” làm gốc, đây là điều tam giáo 

công nhận. 

 Tích đức bắt đầu từ đâu vậy?  Là từ trong tâm địa hạ 

công  phu.  Tâm  địa  nhất  định  phải  quang  minh  chính 

đại. Nhà Phật nói, siêu phàm nhập Thánh.  Phàm là gì 

 vậy?  Phàm là phàm tình, chúng ta ngày nay gọi là tình 

cảm. Tình cảm này là phàm tình, cũng chính là nói xử 

sự theo tình cảm sẽ có lỗi lầm. Chúng ta thường nói xử 

sự theo tình cảm. Có thể đem tình chấp buông xả, vứt 

bỏ thì người này chính là Thánh. Thánh là người hiểu 

biết, người giác ngộ, định nghĩa của Thánh là như vậy. 

Cho nên làm Thánh chính là làm người hiểu biết, làm 

người giác ngộ. Nếu như không đem tình chấp chuyển 

đổi  thành  trí  tuệ  thì  bạn  không  làm  Thánh  được,  hay 



182 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nói cách khác, bạn vĩnh viễn sẽ không hiểu biết, vĩnh 

viễn sẽ không giác ngộ. 

 Tình  chấp  phát  sinh  từ  đâu  vậy?  Phật  pháp  nói  từ 

trên l , là phát sanh từ phân biệt, chấp trước trên bốn 

tướng  của  bạn.  Bốn  tướng  chính  là  tướng  ngã,  tướng 

nhân,  tướng  chúng  sanh,  tướng  thọ  giả.  Bạn  có  phân 

biệt,  chấp  trước  bốn  cái  tướng  này,  đây  là  nguồn  gốc 

của tình chấp. 

Do bạn phân biệt chấp trước nên bạn mới có tự tư tự 

lợi, bạn mới có nhân ngã thị phi, bạn mới có tham sân si 

mạn.  hông những ngôn hạnh của bạn tạo nghiệp, mà 

khởi  tâm  động  niệm  cũng  tạo  nghiệp.  Điều  này  phần 

trước đã nói một cách sơ lược với quí vị rồi.  hởi tâm 

động niệm là   ác, tâm bạn ác, tâm không tốt. Phật Bồ 

Tát giác ngộ, hiểu rõ rồi. Người giác ngộ không có ngã, 

không có ta, cho nên mới có thể thật sự tôn kính người 

khác.  Người  hiểu  biết  mới  có  thể  làm  được  điều  này. 

Nhà Nho cũng là như vậy, sau khi hiểu rõ rồi mới biết 

 “hạ mình mà tôn người” , tự mình khiêm hạ, tôn trọng 

người khác. Chỉ có người mê hoặc mới tự cao tự đại, tự 

mình  ngẩng  đầu  cao,  không  hề  coi  trọng  người  khác, 

không chịu được oan ức, hơi bị một chút xíu oan ức là 

ôm  hận  trong  lòng,  niệm  niệm  không  quên,  nên  chiêu 

cảm quả báo không như  . Mọi người đều biết sân hận 

đọa địa ngục. Phật Bồ Tát tại sao không trụ lục đạo, tại 

sao không trụ thập pháp giới? Thị hiện ở trong lục đạo 

nhưng các Ngài vẫn trụ ở Nhất Chân Pháp Giới, đạo l  

ở đâu vậy?  hông có ngã.  hông có ngã mới có thể hạ 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

183  

mình. Người giác ngộ ở chỗ thấp hèn họ vẫn vui vẻ, tự 

tại, chỉ có người mê hoặc mới dương dương tự đắc. Đạo 

l  này quí vị hãy tư duy thật k , thể hội thật tỉ mỉ thì sẽ 

thấy thọ dụng vô cùng. 

Thật  sự  hiểu  rõ  nhân  quả  ba  đời.  Trong  các  buổi 

giảng  chúng  tôi  thường  hay  nêu  lên,  giữa  người  với 

người dứt khoát không được giành phần lợi, cũng nhất 

định không bị thiệt thòi. Bạn giành phần lợi của người 

ta,  tương  lai  phải  trả  nợ;  nợ  mạng  phải  đền  mạng,  nợ 

tiền  phải  đền  tiền.  Trong  “Hồng  Lâu  Mộng”  nói,  nợ 

người nước mắt thì phải trả người nước mắt. Việc này 

là thật, chứ không phải giả. Chỉ có người thật sự giác 

ngộ, thật sự hiểu biết thì họ không tạo nghiệp nữa, họ 

mới  thật  sự  làm  được  tùy  duyên  qua  ngày.  Trong  tùy 

duyên thành tựu công đức của mình. 

Trong Thập Đại Nguyện Vương nói:  “Tùy h  công 

 đức” .  Công  đức  là  gì  vậy?   Sự  biểu  lộ  của  tánh  đức 

chính là công đức. Trong đây có một quan niệm quan 

trọng  nhất,  chúng  ta  không  có  cách  gì  thiết  lập.  Nếu 

như  quan  niệm  này  có  thể  thiết  lập,  thì  Bồ  Tát  đạo 

không  phải  là  việc  khó,  việc  tích  lũy  công  đức  là 

chuyện  dễ  dàng.  Quan  niệm  gì  vậy?  Hư  không  pháp 

giới  tất  cả  chúng  sanh  là  chính  mình.  Quan  niệm  này 

chúng  ta  không  cách  gì  thiết  lập,  nhưng  chư  Phật  Bồ 

Tát đều có quan niệm này. Phật chứng được pháp thân 

thanh  tịnh.  “Pháp  thân”  là  gì  vậy?   Pháp  thân  là  hư 

không pháp giới tất cả chúng sanh là chính mình. Biết 

rõ ràng hư không pháp giới tất cả chúng sanh là chính 



184 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

mình,  hoàn  toàn  không  có  mảy  may  nghi  hoặc  thì 

người  này  thành  Phật  rồi,  họ  chứng  được  pháp  thân 

thanh  tịnh.  Cho  nên,  họ  vì  tất  cả  chúng  sanh  phục  vụ 

chính là vì bản thân phục vụ, vậy thì còn gì để nói nữa, 

còn  có  gì  mà  chấp  trước  nữa,  không  phải  vì  người 

khác, mà là vì mình. 

hi tôi giảng   inh có nói rồi, vũ trụ  phức tạp như 

thế nào thì cái thân thể này của chúng ta cũng phức tạp 

như thế ấy. Thân thể là vũ trụ thu nhỏ; vũ trụ là sự mở 

rộng của cái thân thể này của chúng ta, ở trong đây tình 

trạng  phức  tạp  không  tăng,  không  giảm,  hoàn  toàn 

tương đồng. Cho nên, cái thân thể này của chúng ta là 

tiểu vũ trụ. Tiểu vũ trụ với đại vũ trụ là một, không phải 

hai.  Trong  “ inh  Hoa  Nghiêm”  nói   “nhỏ,  lớn  không 

 hai” , lớn có thể chứa nhỏ, nhỏ cũng có thể chứa lớn; hạt 

cải chứa núi Tu Di, núi Tu Di chứa hạt cải, đây mới là 

cảnh giới bất khả tư nghì. Chư Phật Bồ Tát ở trong vô 

lượng vô biên cõi nước giúp đỡ những chúng sanh chưa 

giác  ngộ,  chính  là  xuất  phát  từ  trên  quan  niệm  này,  từ 

quan niệm này mà thiết lập. Cho nên, pháp là pháp bất 

tư nghì, người cũng là người bất tư nghì. 

Chúng  ta  đọc  “ inh  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn 

Nguyện”, luận quán của Pháp sư Thanh Lương, trong 

“Ngũ  Trùng  Huyền  Nghĩa”,  mỗi  một  điều  Ngài  đều 

thêm vào  “bất tư nghì” là rất  có đạo  l . Nếu như bản 

thân Ngài chưa khế nhập cảnh giới thì không thể nói ra 

những  lời  này  được.  Ngài  đối  với  chân  tướng  sự  thật 

thể hội được rồi, nhận biết rồi, khế nhập cảnh giới, cho 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

185  

nên Ngài mới có thể nói ra được. Chúng ta đọc rồi thể 

hội  được  mấy  phần?  Tại  sao  chúng  ta  không  thể  thể 

hội? Vì trong đây có chướng ngại. Chướng ngại không 

ngoài  phiền n o chướng và  sở tri chướng. Phiền não 

chướng chính là nhân ngã thị phi, tham sân si mạn. Sở 

tri chướng, dùng cách nói hiện nay mà nói là có thành 

kiến  đối  với  phương  diện  tri  thức  học  thuật.  Nếu  như 

có thành kiến về mặt nhân quả thì đó vẫn là thuộc về 

phiền não chướng, là một loại trong kiến tư phiền não. 

Thuộc  về  tri  thức  thì  cái  này  gọi  là  sở  tri  chướng;  tự 

cho  là  đúng,  cho  nên  bạn  sẽ  không  nhìn  thấy  chân 

tướng sự thật. Chúng ta ở chỗ này phải dùng công phu, 

trừ một phần chướng ngại thì trí tuệ của bạn sẽ hiển lộ 

ra một phần. 

 Cách trừ khử chướng ngại này như thế nào vậy? 

Chúng ta phải hiểu rõ, trừ khử chướng ngại chính là 

đối với những tình chấp phân biệt dần dần ngày càng 

nhạt  bớt,  không  nghiêm  trọng  giống  như  trước  đây, 

mỗi năm  một nhạt dần,  mỗi tháng  một nhẹ dần. Phân 

biệt  chấp  trước  đã  nhẹ  rồi,  nhạt  rồi,  đây  chính  là  lần 

lượt  xa  lìa.  Bồ  Tát  51  cấp  bậc,  Tịnh  Độ  bốn  độ,  tam 

bối, cửu phẩm đều là như vậy. Tập khí phiền não bớt 

một phần thì phẩm vị của bạn sẽ tăng cao một bậc, đến 

khi  tập  khí  phiền  não  thảy  đều  đoạn  sạch  rồi  thì  bạn 

liền  viên  mãn  thành  Phật.  Bồ  Tát  Đẳng  Giác  còn  có 

một  phẩm  sanh  tướng  vô  minh  chưa  phá,  đó  chính  là 

phiền  não  của  họ,  cho  nên  họ  vẫn  chưa  đạt  đến  viên 

mãn, công đức của họ vẫn chưa có thành tựu cứu cánh. 



186 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Cần phải xả cho thật sạch sẽ, vậy mới là thành tựu cứu 

cánh viên mãn. Chúng ta phải xả, phải buông xả. Nếu 

như  không  chịu  buông  xả  thì  đó  chính  là  tích  lũy  tội 

nghiệp. Buông xả tức là bạn tích lũy công đức.  Tại sao 

 không buông xả?  Là chưa hiểu rõ chân tướng sự thật. 

Đem những cái giả cho là thật, vậy là bạn thấy sai, nghĩ 

sai rồi, cho nên bạn mới làm sai, bạn mới bị dẫn đến ác 

báo. Nhưng mà buông xả và nhìn thấu là bổ sung cho 

nhau. Bạn có thể buông xả một chút là bạn thấy rõ ra 

thêm một phần; có thể thấy rõ ra thêm một phần thì bạn 

lại có thể buông xả thêm một chút. Hay nói cách khác, 

Bồ Tát từ lúc sơ phát tâm cho đến viên thành Phật đạo 

chính là nhìn thấu và buông xả, bổ sung cho nhau. 

Trong sáu Ba La Mật thì Bát Nhã Ba La Mật là nhìn 

thấu, năm độ còn lại đều là buông xả, các bạn thử nghĩ 

đúng hay không?  Bố thí là buông xả tâm tham. Trì giới 

 là buông xả niệm ác. Nhẫn nhục là buông xả sân hận, 

 buông  xả  tật  đố.  Tinh  tấn  là  buông  xả  giải  đãi  lười 

 nhác.  Thiền  định  là  buông  xả  tán  loạn.   Toàn  bộ  là 

buông  xả.  Bát  Nh    là  biết  rất  rõ  ràng,  biết  rất  minh 

 bạch.  Sáu  Ba  La  Mật  quy  nạp  lại  chính  là  bốn  chữ 

 “Nhìn  Thấu  -  Buông  Xả” .  Chúng  ta  phải  thật  làm. 

Những danh tướng  inh luận này tuyệt đối không phải 

đọc qua là xong. Đọc qua là quá khứ rồi. Bạn thật sự 

thấy rõ ràng, thấy minh bạch rồi, thật buông xả thì tội 

lỗi  của  bạn  sẽ  không  còn  nữa,  bạn  không  thể  không 

trường  sinh.  Trường  sinh  là  vô  lượng  thọ.  Cho  nên, 

muốn  cầu  trường  sinh,  muốn  cầu  phước  báo  thì  nhất 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

187  

định  phải  cầu  từ  trên  tâm  địa.  Tâm  sanh  vạn  vật!  

Trong Kinh Phật nói:  “Tâm sanh thì các pháp sanh”.   

Phần trước chúng ta cũng đã học qua  “tất cả pháp 

 từ  tâm  tưởng  sanh” .  Phật  pháp  là  nội  học.  Bên  trong 

viên  mãn  rồi  thì  cảnh  giới  bên  ngoài  liền  thuận  tâm, 

cho  nên  nói   “tâm  tưởng  sự  thành” .  Trong  Phật  pháp 

nói  nhất  định  là  chính  xác.  Bạn  nghĩ  ác  thì  việc  ác 

thành,  bạn  nghĩ  thiện  thì  việc  thiện  thành,  bạn  nghĩ 

Phật  thì  thành  Phật,  bạn  nghĩ  tham  sân  si  mạn  thì  ba 

đường ác thành, tâm tưởng sự thành mà. Bạn nghĩ tham 

thì  thành  ngạ  quỷ,  nghĩ  sân  hận  tật  đố  thì  thành  địa 

ngục.  Mười pháp giới y chánh trang nghiêm từ đâu mà 

 có?  Từ trong tâm  của  chính bạn nghĩ ra vậy.  “Tất cả 

 pháp từ tâm tưởng sanh”,  nên liền biến hiện ra cảnh 

giới.  Sự  việc  nó  đã  là  như  vậy  thì  tại  sao  không  nghĩ 

Phật  mà  lại  nghĩ  khác?  Nghĩ  Phật  liền  làm  Phật.  Tâm 

nghĩ Phật, miệng niệm Phật, thân làm những việc Phật 

làm,  miệng  nói  ngôn  ngữ  của  Phật  thì  người  này  đã 

thành Phật rồi. 

Chúng ta  muốn  làm  Phật  thì  không  thể  không  đọc 

inh,  vì  nếu  không  đọc   inh  là  nghĩ  ngợi  lung  tung 

ngay.  Chúng ta  phải  đem  tư  tưởng  của  chúng  ta  hoàn 

toàn tương ưng với  inh giáo của Phật, khởi tâm động 

niệm  nghĩ  đến  những  đạo  l ,  những  lời  giáo  huấn, 

những cảnh giới mà trong  inh Phật nói, nghĩ về điều 

này. Tôi khuyên mọi người đem “ inh Vô Lượng Thọ” 

đọc ba ngàn lần, đạo l  là ở chỗ này.  inh bạn không 

thuộc,  bạn  nghĩ  cái  gì?  Bạn  không  có  cách  gì  nghĩ 



188 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

được. Trước tiên phải học thuộc  inh, học thuộc lòng, 

thuộc  cho  thật  nhuyễn  thì  khởi  tâm  động  niệm,  cảnh 

giới  l   luận  ở  trong   inh  hoàn  toàn  có  thể  hiện  tiền. 

 “Nhớ Phật niệm Phật, hiện tiền, tương lai chắc chắn 

 thấy Phật” , đây là tôi dạy mọi người, tin hay không là 

do bạn. Có người tin, họ làm như vậy, họ được lợi ích. 

Họ rất hoan hỷ đến nói với tôi, tôi cũng vì họ mà hoan 

hỷ.  Người  không  chịu  tiếp  nhận,  không  chịu  làm,  tôi 

nhìn thấy cũng hoan hỷ. Tại sao vậy? Họ tâm tưởng sự 

thành mà. Hư không pháp giới chính là việc như vậy. 

Đời  này  không  thể  được  độ  thì  xem  như  là  đã  trồng 

thiện  căn.  Trong  A  Lại  Da  Thức  có  cái  nhân  duyên 

được  độ,  có  cái  chủng  tử  được  độ,  cũng  tốt!  Chỉ  là 

được độ không phải ở trong đời này mà thôi. Trước đây 

thầy  L   nói,  còn  phải  luân  hồi  trường  kiếp,  còn  phải 

chịu  rất  nhiều  khổ  nạn.  Cho  nên  chúng  ta  thật  sự  tin, 

thật sự y giáo phụng hành, thì đời này đem cái việc này 

làm  ngay.  Đây  là  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên 

chín muồi rồi. 

Chúng ta xem tiếp “Cảm Ứng Thiên”, câu thứ mười 

lăm. 

 “Thị đạo tất tiến, phi đạo tất thối”.  Bắt đầu từ chỗ 

này cho đến câu thứ ba mươi sáu:  “Dục cầu thiên tiên 

 giả,  đương  lập  nhất  thiên  tam  bách  thiện.  Dục  cầu 

 địa tiên giả, đương lập tam bách thiện”.   

Những đoạn này đều là nói phước báo. Trong toàn 

văn, đây là đoạn lớn thứ ba. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

189  

Chánh văn: “Thị đạo tất tiến, phi đạo tất thoái”. 

Tám chữ này là nói tổng quát. Con người cần phải 

đoạn ác tu thiện, đây là chân l  muôn đời. Tất cả chúng 

sanh có người nào không cầu phước báo, có người nào 

mong  muốn  gặp  tai  họa?  Nhưng  bạn  phải  biết  rõ, 

phước báo từ đâu mà có, tai họa lại từ chỗ nào mà ra. 

Tám chữ này chính là nơi cội nguồn của kiết hung họa 

phước,  nhưng  điểm  mấu  chốt  ở  trong  tám  chữ  này 

chính là “Đạo” . Cái đạo này giảng như thế nào vậy? Ý 

nghĩa rất sâu, rất rộng. Thông thường nói “đạo” là l , là 

đạo l . Đạo cũng là con đường. 

 Sao gọi là thị đạo? Sao gọi là phi đạo? 

Đây là điểm chúng ta phải biện biệt rõ ràng. Thiện 

tâm, thiện hạnh chính là “thị đạo”; tâm hạnh bất thiện 

là “phi đạo”. Đây là nói từ trên nhân. Là kiết, là phước, 

đây chính là “thị đạo”; là hung, là tai, là họa, đó chính 

là “phi đạo”. Đây là nói từ trên quả. Những sự l  nhân 

quả  này  chúng  ta  cũng  nên  biết  rõ.  Tiêu  chuẩn  mà 

trong  Phật  pháp  lập  nên  chính  là  tánh  đức.  Phàm  là 

tương  ưng  với  tánh  đức,  đây  chính  là  “thị  đạo”;  đi 

ngược  lại  với  tánh  đức  đó  chính  là  “phi  đạo”.  Tánh 

đức, nói đến cực điểm là nhất niệm tâm tánh. Cho nên, 

nói đến cứu cánh thì  nhất niệm là thị đạo;  hai niệm, ba 

 niệm là phi đạo. Tiêu chuẩn này cao. Đây là tiêu chuẩn 

của  chư  Phật  Như  Lai,  Pháp  Thân  Đại  Sĩ.  Chỉ  có  họ 

mới  có  năng  lực  giữ  được  nhất  niệm,  không  rơi  vào 

niệm thứ hai. Cho nên quả báo của họ là đại kiết, đại 



190 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

phước, cảnh giới bất khả tư nghì, trong  inh Đại Thừa 

thường nói là Nhất Chân Pháp Giới. 

 Nhất  Chân  Pháp  Giới  từ  đâu  mà  có  vậy?   Từ  nhất 

niệm  mà  có.  Nếu  như  nhất  niệm  chúng  ta  không  giữ 

được, không duy trì được thì biến thành thất niệm, tạp 

niệm,  vậy  liền  biến  hiện  ra  thập  pháp  giới  y  chánh 

trang  nghiêm.  Thập  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm 

đối với Pháp Thân Đại Sĩ mà nói là phi đạo, chúng ta 

phải  hiểu  rõ  đạo  l   này.  Bản  thân  không  làm  được, 

nhưng không thể không biết. Cái hay của biết là trong 

quá trình tu học không đến nỗi được ít cho là đủ, biết 

cảnh giới hiện tại rất hữu hạn, còn phải quyết cố gắng 

nỗ  lực  không  ngừng  nâng  cao  lên.  Nhưng  ngay  trước 

mắt  chúng  ta,  chúng  ta  đem  trình  độ  của  “đạo”  hạ 

xuống, hạ đến mức thấp nhất. 

 Cái gì gọi là đạo?  Ngũ giới, thập thiện là đạo.   

 Sao gọi là phi đạo?  Phá giới, thập ác là phi đạo. 

Tiêu chuẩn hạ đến mức độ này thì chúng ta hiểu rõ 

rồi,  sáng  tỏ  rồi,  đã  có  chỗ  khởi  đầu.  Bắt  đầu  từ  đâu 

vậy? Đây là nói với đại chúng thông thường. Còn đối 

với đồng tu niệm Phật chúng ta mà nói, đồng tu niệm 

Phật, tại sao bạn niệm Phật? Mục đích của niệm Phật là 

gì  vậy?  Là  hy  vọng  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  hay  nói  cách 

khác, cái hy vọng này không thể tan vỡ, nhất định phải 

thực hiện, cho dù là “Phàm Thánh Đồng Cư Độ”, hạ hạ 

phẩm  vãng  sanh  cũng  không  tan  vỡ,  nguyện  của  bạn 

cũng  mãn  rồi.  Mức  độ  thấp  nhất  này  là  gì  vậy?   Thế 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

191  

Tôn  trong  “ inh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật”  nói  với 

chúng ta là  “Tịnh Nghiệp Tam Phước” . Đây là mức độ 

thấp nhất, là điều mà nếu muốn cầu vãng sanh ở ngay 

trong đời này thì không thể không biết. 

Tịnh nghiệp tam phước chúng tôi trước đây đã từng 

giảng qua nhiều lần rồi, có băng ghi âm, cũng có băng 

ghi  hình,  hình  như  cũng  có  sổ  tay  lưu  hành.  Phật  nói 

tam phước, tổng cộng đã nói mười một câu. Mười một 

câu này chính là “đạo”. Trái ngược mười một câu này, 

đó chính là “phi đạo”. 

 Phước thứ nhất là phước nhân thiên, cũng chính là 

đạo của nhân thiên. Bạn có thể phụng hành thì đời đời 

kiếp kiếp không mất thân người, bạn không thể phụng 

hành thì chính là phi đạo. Phi đạo chính là ba đường ác, 

chắc chắn đọa ba đường ác. Bốn câu nói này là  “Hiếu 

 dưỡng phụ mẫu. Phụng sự sư trưởng. Từ tâm bất sát. 

 Tu  thập  thiện  nghiệp”.  Chúng  ta  có  hiểu     nghĩa  này 

hay không? Chúng ta có chịu làm hay không? 

Trong câu thứ nhất nói rõ thập thiện là căn bản của 

căn  bản.  Sao  gọi  là  hiếu,  sao  gọi  là  kính,  điều  này 

không thể không rõ ràng, không thể không sáng tỏ. Ở 

chỗ này tôi sẽ không giảng nhiều nữa. 

 Phước thứ hai là Nhị thừa, là tiêu chuẩn mà người 

Nhị thừa tu. Có ba câu: “Thọ trì tam quy. Cụ túc chúng 

 giới. Bất phạm uy nghi” . Đây là vào cửa Phật. 

Phước thứ nhất là nền tảng vào cửa Phật, vẫn chưa 

vào  cửa.  Phước  thứ  hai  mới  vào  cửa,  trở  thành  đệ  tử 



192 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Phật, học trò của Phật. Chúng ta thử nghĩ, chúng ta có 

tư cách làm học trò của Phật không? Học trò của Phật 

nhất  định  phải  tuân  thủ  sự  ràng  buộc  của  tam  quy. 

Chúng ta khởi tâm động niệm, lời nói việc làm không 

trái với lời giáo huấn của Phật. 

Tam  quy,  điều  thứ  nhất  là   “Quy  y  Phật” .  Trong 

“Truyền  Thọ  Tam  Quy”  chúng  ta  nói  rất  rõ  ràng,  rất 

tường tận. Quy y Phật là  Giác chứ không  Mê. Chúng ta 

khởi tâm động niệm, lời nói việc làm có phải là giác mà 

không mê hay không? Giác là “thị đạo”, mê là “phi đạo”. 

Tư  tưởng  kiến  giải  của  chúng  ta  có  chính  xác  hay 

không? Tư tưởng kiến giải thuần chánh, tương ưng với 

Phật  là thị  đạo.  Tư tưởng  kiến  giải bất  chánh, tà tri  tà 

kiến là phi đạo. Đây là   nghĩa của  “Quy y Pháp” . 

Thứ ba là  “Quy y Tăng” . Tăng là lục căn thanh tịnh, 

không nhiễm mảy bụi. Chúng ta thử nghĩ, tâm của chúng 

ta  có  thanh  tịnh  không?  Ý  nghĩ  của  chúng  ta  có  thanh 

tịnh không? Thân của chúng ta có thanh tịnh không? Môi 

trường cư trú của chúng ta có thanh tịnh không? Thanh 

tịnh là đạo, không thanh tịnh là phi đạo. Cho nên, đệ tử 

Tam  Bảo  niệm  niệm  phải  tương  ưng  với   Giác-Chánh-

 Tịnh,  đây  là  “thị  đạo”.  Nếu  như  niệm  niệm  là   Mê-Tà-

 Nhiễm, đó là “phi đạo”. Tư tưởng ngôn hạnh phải theo 

giới luật, đặc biệt là người mới phát tâm. Thực ra mà nói, 

từ mới phát tâm đến Như Lai địa, Bồ Tát Đẳng Giác đều 

nghiêm  trì  giới  luật.  Các  bạn  đã  có  khi  nào  nhìn  thấy 

Phật  Bồ  Tát  phá  giới,  phạm  giới  không?   hông  hề  có! 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

193  

Hình tượng của Phật Bồ Tát đều là lợi ích chúng sanh. 

Đệ  tử  Phật  phải  lấy  Phật  Bồ  Tát  làm  tấm  gương,  học 

Phật  thì  phải  học  cho  thật  giống.  Hình  tượng  này  của 

chúng ta làm tấm gương tốt cho xã hội, cho tất cả chúng 

sanh. Chúng ta phải hiểu đạo l  này. 

 “Bất phạm uy nghi” . Uy nghi chính là tấm gương 

tốt. 

 Phước  thứ  ba  là  nền  tảng  của  Bồ  Tát  Đại  Thừa. 

 “Phát  tâm  Bồ  Đề.  Tin  sâu  nhân  quả.  Đọc  tụng  Đại 

 thừa. Khuyến tấn hành giả” . 

 “Phát  tâm  Bồ  Đề”   chính  là  phát  tứ  hoằng  thệ 

nguyện. Nguyện phát rồi phải thực hiện thì cái nguyện 

đó không phải nguyện suông. Phải làm được. Cho nên, 

Bồ  Tát  có  tâm  hổ  thẹn.  Hổ  thẹn  đang  thúc  đẩy  động 

viên họ, khiến họ có thể quyết chí hướng thượng, dũng 

mãnh tinh tấn. Hổ thẹn là đạo.  hông hổ không thẹn, 

không biết xấu hổ, đó là phi đạo. 

 “Tin  sâu  nhân  quả” .  Tôi  giảng  câu  này  giảng  rất 

nhiều,  nhân  quả  này  không  phải  nhân  quả  phổ  thông. 

Nhân  quả  phổ  thông  Bồ  Tát  đâu  có  đạo  l   nào  không 

biết. Cái nhân quả  này là   “Niệm Phật là nhân, thành 

 Phật  là  quả” .  Đạo  l   này,  người  thật  sự  biết  không 

nhiều. 

 “Đọc tụng Đại thừa. Khuyến tấn hành giả” . 

 “Đọc  tụng  Đại  thừa”   chính  là  gần  gũi  chư  Phật 

Như  Lai.  Một  ngày  cũng  không  được  sống  phí,  mỗi 



194 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

ngày  đều  phải  gần  gũi  chư  Phật  Như  Lai.  Chư  Phật 

 Như  Lai  ở  đâu  vậy?  Các   inh  Đại  thừa  chính  là  chư 

Phật  Như  Lai.  Mỗi  ngày  chúng  ta  phải  đọc  tụng. 

Phương  pháp  đọc  tụng,  trước  tiên  là  gần  gũi  một  vị 

thiện tri thức. Đây là bí quyết cầu học, cầu đạo của thế 

xuất thế gian, người vào thời xưa gọi là “sư thừa”. Nhất 

định là ở nơi một vị thiện tri thức mà thành tựu, sau đó 

mới có thể tham vấn khắp vô lượng thiện tri thức. 

Ở  dưới  tòa,  một  vị  thiện  hữu  thành  tựu  bản  lĩnh 

tham học thì mới có năng lực tham học. Bản lĩnh này là 

gì  vậy?  Trong  “ inh  Bát  Nhã”  gọi  là   “căn  bản  trí” . 

Tham vấn khắp tất cả thiện tri thức là thành tựu  “hậu 

 đắc  trí” ,  trí  tuệ  mới  viên  mãn.  “ inh  Hoa  Nghiêm” 

cuối cùng đã làm nên tấm gương cho chúng ta, Thiện 

Tài Đồng Tử gần gũi Bồ Tát Văn Thù, một vị thiện tri 

thức, đó là sư thừa. Ở dưới tòa, Văn Thù đã đạt được 

căn bản trí, sau đó ra đi tham học, năm mươi ba tham 

nữa  là  thành  tựu  viên  mãn  hậu  đắc  trí,  vậy  là  trí  tuệ 

viên mãn rồi. 

hông  có  căn  bản  trí  bạn  sẽ  không  có  năng  lực 

tham học. Căn bản trí là thật trí, trí tuệ chân thật. Họ có 

năng lực phân biệt chân vọng, có năng lực phân biệt tà-

chánh, đúng-sai, thiện-ác, lợi-hại. Họ vừa tiếp xúc liền 

biết  rõ,  cho  nên  ra  đi  tham  học,  bất  kể  gặp  người  thế 

nào, bất kể gặp phải việc gì, đối với họ đều là khai trí 

tuệ,  không  bị  gặp  phải  chướng  ngại.  Nếu  như  bạn 

không có nội lực này, bạn ra đi tham học, một vị thiện 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

195  

tri thức chỉ bạn đi một con đường, hai vị thiện tri thức 

tức là hai con đường, ba vị thiện tri thức chính là ở ngã 

ba đường, bốn vị thiện tri thức tức là ở ngã tư, vậy thì 

bạn đi về đâu? Bạn không biết đi đường nào rồi. Bạn 

có nội lực, bạn có thể biện biệt, có thể nhận thức thế là 

không sợ, có gần gũi nhiều thiện tri thức đi nữa, nhưng 

phương  hướng  của  bạn,  mục  tiêu  của  bạn  chắc  chắn 

không thay đổi. 

Chúng  ta  thấy  Thiện  Tài  Đồng  Tử  làm  mẫu  cho 

chúng  ta,  Thiện  Tài  Đồng  Tử  gần  gũi  Bồ  Tát  Văn 

Thù.  Văn  Thù  dạy  ông  điều  gì  vậy?  Dạy  ông  pháp 

môn  niệm  Phật.  Trong   inh  văn  không  nhìn  thấy, 

trên văn tự không có   nghĩa đầy đủ. Ý  nghĩa ở đâu 

vậy? Bồ Tát Văn Thù cầu sanh Thế giới Tây Phương 

Cực  Lạc, đây  là môn  sinh đắc    nhất  của  Ngài.  Nếu 

như không kế thừa y bát của Ngài, thì sao có thể nói 

là  đệ  tử  truyền  pháp?  Bạn  phải  biết  rõ     nghĩa  này. 

Trong  “Tứ     Pháp”  Thế  Tôn  dạy  cho  chúng  ta:   “Y 

 nghĩa bất y ngữ” , bạn phải thể hội được   nghĩa này. 

Hãy  thử  xem  ông  ra  đi  tham  học,  hình  tượng  đó,  vị 

thiện  tri  thức  thứ  nhất  là  T   kheo   iết  Tường  Vân 

dạy ông điều gì vậy? Dạy ông  “ban chu Tam Muội”. 

 “Ban chu Tam Muội”  là chuyên niệm A Di Đà Phật, 

 “Phật  lực  Tam  Muội” .  Một  vị  thiện  tri  thức  cuối 

cùng  là  Bồ  Tát  Phổ  Hiền,    “Thập  đại  nguyện  vương, 

 hồi quy Cực Lạc” . Từ đầu đến cuối chính là một pháp 

môn  niệm  Phật.  Ông  làm  nên  tấm  gương  để  cho 

chúng ta thấy, đó là “thị đạo”, phải tiến dũng mãnh, 



196 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

tinh  tấn;  “phi  đạo”,  phải  lui  cho  nhanh.  Hai  câu  nói 

này là nói tổng quát.  hông những bản thân chúng ta 

hiểu rõ, mà còn phải thường xuyên khuyên bảo người 

khác, giúp đỡ người khác. 

 “Khuyến tấn hành giả” . Đây là điều sau cùng của 

tam phước. 

Tóm  lại,  trong  mười  một  câu  của  tam  phước  thì 

mười câu đầu là tự lợi, một câu cuối cùng là lợi tha. Tự 

lợi  rồi,  sau  đó  mới  có  thể  lợi  tha.  Bản  thân  chưa  có 

thành  tựu  muốn  lợi  ích  người  khác,  trong   inh  Phật 

thường  nói   “không  có  chuyện  đó!” .  Cho  nên  hai  câu, 

tám  chữ  này  hàm  nghĩa  rất  sâu,  rất  rộng,  đây  là  tổng 

cương của thiện phước. Về sau mới dạy cho chúng ta, 

ở trong đời sống thường ngày làm thế nào tu thiện, tu 

phước, làm thế nào tích lũy công đức. 



 

12Chánh văn: “Bất lý tà kính, bất khi ám thất”. 

Đây là đoạn thứ mười sáu. 

Đoạn này là nói phước báo, phía trước đã nói qua. 

Ở toàn văn, đây là đoạn thứ ba (những phân đoạn của 

“Cảm  Ứng  Thiên”,  chúng  ta  hoàn  toàn  y  theo  “Hội 

Biên” mà phân).   

 “Thị đạo tắc tấn, phi đạo tắc thoái” . Hai câu này là 

tổng cương lĩnh. 



12 Bắt đầu đĩa 12 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

197  

 “Bất  lý  tà  kính,  bất  khi  ám  thất” .  Đây  là  nói  tu 

tích, nhà Phật gọi là tu hành. Tu hành quan trọng nhất 

là tâm địa chân thành. Hai câu này chính là dạy chúng 

ta thành  , chân thật từ căn bản khởi tu. 

 “Lý”   chính  là  nói  khởi  tâm  động  niệm,  thân  thể 

động tác. 

 “Tà  kính” ,  “tà”  là  đối  chứng  nói,  hay  nói  cách 

khác, “tà” là tà tri, tà kiến, tà ngôn, tà hạnh. Tà kính là 

chỉ sự việc này, cũng chính là nói ba nghiệp trái ngược 

với chánh l , đây gọi là tà. 

 “Khi” ,   nghĩa của chữ này là nói rõ cố phạm, nên 

gọi là “khi”, lừa gạt chính mình, lừa gạt người khác. 

 “Ám thất”  là chỗ người khác nhìn không thấy, cũng 

là bờ mé phân ra của thiện ác. Đoạn ác tu thiện phải ở 

ngay nơi đây dụng công, đó là chân thật tu hành. 

Hai câu nói này chính là thực tiễn chân thành, dáng 

vẻ  chân  thành.  Chúng  ta  chính  mình  phải  phản  tỉnh 

kiểm  điểm  xem  có  làm  đến  được  chân  thành  hay 

không? Dùng tám  chữ này thì liền có thể kiểm tra ra, 

rốt  cuộc  chúng  ta  có  chân  thành  hay  không.  Hai  câu, 

tám chữ này nói ra được rất tinh vi, rất tinh tế. 

 “Bất lý tà kính” , đây chính là trên “ inh Vô Lượng 

Thọ”  Phật  đã  nói  đoan  tâm,  đoan   ,  đoan  thân,  đoan 

chánh, người thế gian gọi là đường đường chánh chánh. 

Người  xưa  k   vọng  đối  với  người  đi  học  là  họ  sẽ 

quang minh chánh đại, đường đường quân tử. Do đây có 



198 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

thể biết, nhà Nho nói tiêu chuẩn của quân tử là hai câu 

này phải làm được. Nhà Nho dạy học về thành tích cũng 

là ba đẳng cấp, đó là quân tử, hiền nhân và Thánh nhân. 

Đây  là  mục  tiêu  giáo  học.  Cho  nên  nói,  đi  học  chí  ở 

Thánh Hiền, làm Thánh, làm Hiền. Quân tử là nền tảng 

của Thánh Hiền. Nếu muốn làm Thánh nhân, Hiền nhân 

thì phải làm được tám chữ này. Phật pháp nói được càng 

thấu triệt, giáo học Phật pháp thành tựu cũng phân ba cấp 

là A La Hán, Bồ Tát và Phật. Nhà Nho gọi A La Hán là 

quân tử, Bồ Tát là hiền nhân, Phật là Thánh nhân. 

Tuy  thành  tích  ba  giai  đoạn  này  gần  giống  nhau, 

nhưng trên thực tế cao thấp khác biệt rất lớn. Giáo học 

nhà Nho là giáo dục của một đời, bắt đầu từ thai giáo, 

đến sau cùng là già chết,  “thận chung truy viễn” . Thế 

nhưng giáo học của Phật pháp thì là ba đời, có đời quá 

khứ, đời hiện tại, đời vị lai. Về không gian  mà nói là 

tận  hư  không,  khắp  pháp  giới.  Đây  là  chỗ  nội  dung 

không bằng của giáo học nhà Nho. Cho nên, giáo học 

Phật pháp nói được rất tường tận, rất chu đáo. Sau khi 

hiểu  rõ  chúng  ta  liền  biết  được,  làm  một  người  thiện, 

làm một người tốt là việc phải nên làm; không nên làm 

người ác, không nên làm một người bất thiện. Cùng với 

người  thiện  thì  đây  là  việc  thật  vui  mừng.  Chúng  ta 

mong  cầu  cả  nhà  thiện,  một  nước  thiện,  một  thế  giới 

đều thiện. Bạn có tâm nguyện này, có loại hành trì này 

thì  liền  tương  ưng  với  Phật  đạo.  Đương  nhiên  ở  chỗ 

này nói “tà kính”, “ám thất”, bạn đích thực đều có thể 

làm đến bất “l ”, bất “khi”. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

199  

Người thế gian trong quá khứ đều biết vì con cháu 

mà cầu phước. Người hiện tại thì rất ít, thực tế mà nói 

họ  đều  vì  chính  mình,  có  thể  quan  tâm  đến  một  nhà, 

quan tâm đến vợ, con cái thì xem như là không tệ. Hiện 

nay con cái ít quan tâm đến cha mẹ, thực tế mà nói là 

không  thấy  nhiều,  đây  chính  là  nhà  Nho  đã  nói   “nhà 

 không  ra  nhà,  nước  không  ra  nước” .  Nhà  là  gốc  của 

nước,  là  kết  hợp  của  ân  nghĩa.  Quan  tâm  lẫn  nhau, 

chăm  sóc  lẫn  nhau,  hỗ  trợ  lẫn  nhau,  đó  mới  là  có  ân, 

mới là có nghĩa. Nếu như chỉ quan tâm chính mình, tự 

tư  tự  lợi  thì  ân  nghĩa  đều  không  có.  Ân  nghĩa  đương 

nhiên là thiên tánh, cũng cần phải tài bồi ngày sau. Nếu 

như hoàn cảnh ngày sau bất lợi, ân nghĩa liền bị lợi dục 

che lấp, thế là người chỉ biết tranh danh đoạt lợi, hành 

vi  việc  làm  vong  ân  bội  nghĩa,  vậy  thì  tất  cả  tạo  tác, 

khởi  tâm  động  niệm  của  họ  chính  là  chỗ  này  nói  hai 

câu   “lý tà kính, khi  ám thất” , họ không phải “bất l ”, 

không  phải  “bất  khi”.  Cho  nên,  giáo  dục  quan  trọng 

hơn  bất  cứ  thứ  gì, chỉ  có  giáo  dục  mới  có  thể  bù  đắp 

được  chỗ  thiếu  sót  của  ngày  trước,  mới  có  thể  hoàn 

thành túc căn sáng lạn. Do đó, đại Thánh đại Hiền của 

thế xuất thế gian, không có một ai mà không toàn tâm 

toàn  lực  từ  nơi  công  tác  giáo  dục,  nhất  là  chú  trọng 

giáo dục gia đình và giáo dục xã hội. Chỉ cần đem hai 

sự  việc  này  làm  cho  tốt,  xã  hội  tự  nhiên  an  định,  thế 

giới nhất định hòa bình. 

Phải làm thế nào cho tốt thì hai câu nói này là quan 

trọng. Hai câu nói này là thân giáo, là ý giáo, trong nhà 



200 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Phật  gọi  là   “tam  luân  thuyết  pháp” .  Tam  luân  là  nói 

thân-khẩu- . Thân phải là một tấm gương tốt, làm  mô 

phạm cho người khác xem, đặc biệt là con cái của bạn, 

làm cha mẹ phải làm tấm gương tốt cho con cái. Ngay 

từ nhỏ, một ngày từ sớm đến tối chúng nhìn thấy ngay 

trong  tầm  mắt  thì  ấn  tượng  này  rất  sâu  sắc.  Cho  nên, 

nếu  muốn  dạy  con  cái  làm  người  tốt  thì  cha  mẹ  phải 

làm  tấm  gương  tốt.  Đứa  bé  này  tương  lai  lớn  lên  tự 

nhiên  hiền  huệ.  Cùng  đồng  đạo  l ,  ở  trường  học,  nếu 

thầy giáo muốn học sinh của chính  mình tương lai có 

thành tựu, có cống hiến đối với xã hội, đối với chúng 

sanh  thì  thầy  giáo phải  làm  ra  tấm  gương  tốt  cho  học 

trò.  Ở  giai  đoạn  học  trò  này,  năng  lực  mô  phỏng  đặc 

biệt mạnh. Ở trường cùng học với thầy, ở nhà học tập 

với cha mẹ. Nếu cha mẹ không thể làm ra tấm gương 

tốt, thầy giáo không thể làm ra tấm gương tốt mà muốn 

học trò đời sau có thành tựu thì rất khó. 

Ngày nay mọi người có quan niệm, có một sự nhận 

biết sai lầm, cho rằng bạn có k  thuật, có thường thức 

khoa  học,  có  năng  lực  kiếm  tiền  thì  bạn  chính  là  con 

cái tốt, là học trò giỏi. Quan niệm này là sai rồi! Ngày 

nay,  các  quốc  gia  tiến  bộ  trên  thế  giới  đích  thực  có 

năng lực, có k  thuật, có nhà khoa học, có thường thức 

khoa học, mỗi ngày họ đang phát minh, đang chế tạo. 

Chế  tạo  cái  gì?  Vũ  khí  mũi  nhọn.   hông  phải  người 

thông thường có thể làm ra được. Họ chế tạo ra những 

thứ này để làm gì? Để giết người, để hủy diệt thế giới. 

Cha mẹ có con cái như vậy, thầy giáo có học trò như 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

201  

vậy, bạn có thể có cảm giác vinh dự hay không? Đây là 

một  quan  niệm  sai  lầm  rất  lớn.  Nuôi  dưỡng  con  cái, 

dạy  một học trò, tương lai chúng chế tạo vũ khí khoa 

học k  thuật cao để hủy diệt thế giới, tự nhiên không 

bằng  nuôi  một  đứa  con  tốt,  dạy  một  học  trò  tốt,  để 

chúng có thể tạo phước cho xã hội, tạo phước cho mọi 

người. Hai việc này phải nên so sánh. Chúng ta làm thế 

nào chọn lựa, đây là trí tuệ, là phước đức. Các vị cần 

phải chân thật tham thấu đạo l  này. 

Phàm hễ có ảnh hưởng phụ đối với chúng sanh, đối 

với  xã  hội  thì  đều  là  “tà  kính”.  Giới  luật  nhà  Phật 

nghiêm khắc ngăn cấm không được chế tạo công cụ sát 

sanh. Ngày xưa, bạn chế tạo dao, súng, cung tên, đây 

đều là sát sanh, giới luật nhà Phật nghiêm cấm.  hông 

những không thể chế tạo, mà ngay đến mua bán đều là 

phạm giới, phá giới. Vào thời xưa, những công cụ, binh 

khí  sát  sanh,  thực  tế  mà  nói  mức  độ  tổn  hại  đối  với 

chúng sanh rất nhỏ, giết một súc sanh nhỏ còn cần phải 

tổn phí không ít khí lực. Hiện tại chỉ cần ấn nút thì một 

quả  bom  nguyên  tử  sẽ  phát  nổ,  mấy  trăm  vạn  người 

mất mạng, đây là vinh dự sao? Nếu như nói vinh dự thì 

đó  là  vinh  dự  của  ma  vương,  vinh  dự  của  quỷ  quái, 

không  phải  vinh  dự  của  người;  bi  ai  của  người,  bi  ai 

của thiên nhân, tà ma cảm thấy vinh dự. 

Ngày nay,   nghĩa hai chữ “tà kính” này so với ngày 

xưa thật là quá lớn, quá nhiều. “ m thất”,   nghĩa của 

chữ  này  cũng  rất  sâu,  chỗ  mà  người  khác  không  nhìn 

thấy,  bạn  ở  riêng  một  nhà,  đây  là     nghĩa  văn  tự  biểu 



202 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

hiện.  Thâm  nghĩa  của  nó,  tinh  nghĩa  của  nó  là     niệm 

giấu ở ngay trong nội tâm của bạn. Dưới trời trong gió 

mát  cùng  gặp  mặt  đối  diện  với  người  khác,  người  ta 

cũng  không  biết  bạn  giữ  là  cái  tâm  gì,  bạn  khởi  lên    

niệm  gì.  Đây  cũng  gọi  là  “ám  thất”.  Chúng  ta  có  thể 

thấy,   nghĩa của “ám thất” cũng rất sâu, rất rộng. Chân 

thật  làm  được  ở  mọi  lúc,  mọi  nơi,  không  tự  gạt  mình, 

không  gạt  người,  công  phu  thành  kính.  Đại  Sư  Ấn 

Quang dạy chúng ta phải  “tồn thành, tận phân” . 

 “Tồn thành”  là chúng ta giữ tâm. Tám  chữ này là 

giữ tâm. 

 “Tận  phân” .  Phân  là  bổn  phận.  “Tận  phân”  là  tận 

bổn  phận  của  chúng  ta.  Lợi  ích  xã  hội,  lợi  ích  chúng 

sanh,  nhất  định  không  nên  vì  chính  mình.  Vì  chính 

mình là chắc chắn có lỗi lầm. Bạn muốn hỏi tại vì sao? 

Vì  chính  mình  là mê, vì  chúng  sanh là giác. Vì  chúng 

sanh, chính mình cũng là một chúng sanh, đại công vô 

tư. Do đây có thể biết, vì chúng sanh là vì đại ngã, vì 

chân ngã; vì chính mình là vì tiểu ngã, vì giả ngã. Đạo 

l  này nhất định phải hiểu, chân tướng sự thật này nhất 

định  phải  rõ  ràng,  tường  tận  thì  bạn  mới  thấu  hiểu    

nghĩa của hai câu nói này, bạn mới biết hai câu nói này 

phải nên làm thế nào, hơn nữa là không làm thì không 

được.  Hai  câu  nói  này  là  thâm  tâm  trong  Bồ  Đề  tâm. 

Thâm  tâm  hiếu  thiện  hiếu  đức,  chân  thật  hiếu  lạc, 

không  hề  thêm  chút  miễn  cưỡng  nào  bên  trong.  Tạo 

phước, tích công bồi đức đều từ trên nền tảng này mà 

mở rộng. Cho nên, nếu không giữ tâm như vậy, không 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

203  

cần nói tu hành, bạn khó rồi. Bạn ở thế gian này, muốn 

cầu phùng hung, hóa kiết, tiêu tai, khỏi nạn đều không 

làm được. Nhà Phật không luận một tông phái nào, tu 

hành  đều  chú  trọng  tu  từ  căn  bản.  Hai  câu  này  là  đại 

căn đại bổn,   nghĩa sâu rộng vô tận. Hy vọng đồng tu 

chúng ta phải lưu  , phải nỗ lực học tập. 

Hôm qua chúng ta đã giảng đến  “tu tích tồn thành” . 

Hai câu  “bất lý tà kính, bất khi ám thất”  là căn bản làm 

người học Phật. Thánh Hiền của thế xuất thế gian dạy 

bảo tất cả chúng sanh, quan trọng thứ nhất chính là dạy 

chúng ta có năng lực phân biệt thiện-ác. Mục tiêu giáo 

học  của  Phật  pháp  có  ba  tầng  lớp,  chúng  ta  ở  ngay 

trong lúc giảng giải cũng thường hay nhắc đến. 

- Giai đoạn thứ nhất là dạy người “đoạn ác tu thiện”. 

- Giai đoạn thứ hai là dạy người “phá mê khai ngộ”. 

- Giai đoạn thứ ba là “chuyển phàm thành Thánh”. 

Căn  bản  của  nó  ở  ngay  hiện  tiền.  Giai  đoạn  thứ 

nhất, nếu như chúng ta đối với thiện-ác đều không thể 

nhận biết thì ác làm sao có thể đoạn, thiện làm sao có 

thể tu? Cho  nên  có  năng  lực phân biệt rõ ràng  cái gì 

là  thiện,  cái  gì  là  ác,  nhà  Phật  gọi  đây  là  khai  ngộ, 

chân  thật  khai  ngộ.  Thế  nhưng  hai  chữ  này,  thực  tế 

mà  nói  không  dễ  gì  làm  cho  rõ  ràng.  Nếu  chúng  ta 

không  ở  ngay  nơi  đây  mà  hạ  công  phu  tu  học  Phật 

pháp, thì mục tiêu thứ nhất chúng ta rất khó đạt đến. 

Mục  tiêu  thứ  nhất  đạt  đến  thì  mới  chắc  chắn  không 

đọa ba đường. 



204 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

 Hai  chữ  thiện  -  ác  này  làm  thế  nào  phân  biệt?  

Trong quyển sách này chính là một tiêu chuẩn, một tiêu 

chuẩn rất tốt. Từ trên nguyên l , nguyên tắc mà nói, nó 

đem hai phương diện  thiện và  ác nói được tường tận. 

Thế nhưng người hiện đại chúng ta tâm   qua loa, cho 

dù đem thiên văn chương này đọc qua ba ngàn lần cũng 

chưa chắc có năng lực phân biệt thiện - ác. Cho nên ác 

không dễ gì đoạn trừ, thiện rất khó mà tu tích, đạo l  

chính ngay chỗ này. Chúng ta niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Độ, hai chữ này nếu không làm được cho rõ ràng thì là 

mê  hoặc.  Trong  lòng  mê  hoặc,  ác  nghiệp  vẫn  tiếp  tục 

tạo, tuy miệng của bạn chưa tạo, thân chưa tạo, nhưng 

của  bạn  đang  tạo.  Niệm  niệm  tương  ưng  với  ác, 

không tương ưng với thiện, niệm Phật như vậy đối với 

việc vãng sanh sẽ tạo thành chướng ngại rất lớn, chúng 

ta  không  thể  không  biết.  Cho  nên,  Đại  Sư  Ấn  Quang 

ngay trong một đời cực lực đề xướng “Liễu Phàm Tứ 

Huấn”, “Cảm Ứng Thiên”, “An Sĩ Toàn Thư”. Ngài rất 

là  xem  trọng  nên  vào  thời  đại  đó,  Ngài  phiên  ấn  lưu 

thông hơn ba trăm vạn cuốn, đích thực làm cho người 

kinh ngạc. Tại sao Ngài phải làm như vậy? Mục đích 

chẳng  ngoài  cứu  vãn  kiếp  vận,  giúp  đỡ  người  niệm 

Phật bình bình an an được sanh Tịnh Độ. 

Người  xưa  thường  hay  khuyên  bảo  người  “trì  giới 

niệm  Phật”.  Bạn  đem  ba  quyển  sách  này  (số  lượng 

không lớn) l  giải thấu triệt, tín thọ phụng hành thì gọi 

là  trì  giới,  như  vậy  niệm  Phật  mới  có  thể  vãng  sanh. 

Trong  “Hội  Biên”  chú  giải  nói  được  nhiều,  nói  được 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

205  

tường  tận,  nêu  ra  rất  nhiều  thí  dụ  để  chứng  minh. 

Những việc nêu ra này thực tế mà nói là không thể nêu 

hết.  Trong  đây  đã  nêu  ra  một  số  người,  chẳng  qua  là 

một, hai phần vạn mà thôi. Vào thời đại này, nếu chúng 

ta  tỉ  mỉ  quán  sát  thì  sẽ  thấy  thiện  ác  quả  báo  rõ  ràng 

tường tận, thông suốt thấu đáo. Người có tâm   qua loa 

thì không thể thấy ra được, nhưng người có tâm   cẩn 

mật thì rõ như trong bàn tay. 

Chúng ta có lỗi lầm, nghiêm trọng nhất chính là tự 

tư  tự  lợi,  khởi  tâm  động  niệm  đều  là  vì  lợi  ích  của 

chính  mình,  khiến  cho  chúng  ta  mờ  mịt,  không  thấy 

được rõ ràng đối với phải - quấy, thiện - ác; đem “đoạn 

ác tu thiện”, giáo huấn quan trọng như vậy lơ là đi. Cho 

nên, dù ngay đời này duyên phận không tệ, được thân 

người, gặp Phật pháp, nhất là gặp được pháp môn Tịnh 

Độ thù thắng, thế nhưng ở ngay trong một đời này vẫn 

cứ  là  không  thể  thành  tựu.  Bạn  nói  xem,  đáng  tiếc 

dường nào! Thế gian không có việc gì đáng tiếc hơn so 

với việc này. Chúng ta, trong lòng của chính mình phải 

tường tận. 

 Vậy phải làm thế nào mới được xem là chân thật tu 

 hành? 

“Tu hành”, trước tiên chúng ta phải làm cho rõ ràng 

nghĩa của hai chữ này. Hành là hành vi. Trong Phật 

pháp đem nó phân làm ba loại lớn là  Thân - Ngữ - Ý. 

 Thân thể tạo tác, nhất cử nhất động. Đây là hành vi 

của thân nghiệp. 



206 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

 Kh u là ngôn ngữ. 

 Ý   là  tư  tưởng,  kiến  giải,  cách  nghĩ,  cách  nhìn  của 

bạn. Đây là hành vi của  . 

Trong hành vi của ba nghiệp, quan trọng nhất là   

nghiệp.   hởi  tâm  động  niệm,  nếu  như  tâm  niệm  của 

chúng  ta,  mỗi  niệm  vì  lợi  ích  chúng  sanh  thì  đây  là 

thiện; nếu như mỗi niệm vì lợi ích chính mình thì đây 

chính là ác. Lợi ích chính mình, trong đó còn có lợi ích 

chúng  sanh,  đây  là  trong  ác  có  thiện.  Lợi  ích  tất  cả 

chúng sanh, trong đó còn mang theo lợi ích của chính 

mình, đó là trong thiện có ác. Chúng ta đều có thể phân 

biệt  rõ  ràng  thì  đoạn  ác  tu  thiện  bạn  mới  có  chỗ  ngộ 

nhập. Nhất định phải biết được kiếp người khổ đau và 

ngắn  ngủi,  trên   inh  Phật  thường  nói   “thế  gian  vô 

 thường,  cõi  nước  không  an” .  Người  chân  thật  tường 

tận, họ sẽ nắm chặt lấy cơ hội này, nắm lấy duyên phận 

này, đoạn ác tu thiện, tích công bồi đức. Thiện  - ác là 

trong  ba  cõi.  Vấn  đề  trong  ba  cõi  không  giải  quyết 

được thì không thể nào siêu việt ba cõi. 

Các bạn phải nên biết, có một số người không có đi 

học,  không  biết  chữ,  dường  như  là  đạo  l   gì  cũng 

không hiểu, nhưng lâm  chung niệm  Phật có thể tự tại 

vãng sanh.  hông nói quá khứ, chỉ nói hiện tại, hiện tại 

có không ít người, tôi đã nghe được tổng cộng có mấy 

mươi người, khi lâm chung biết trước giờ chết, rõ ràng 

tường  tận,  đứng  mà  vãng  sanh,  ngồi  mà  vãng  sanh, 

tướng  lạ  hi  hữu.  Chúng  ta  dường  như  thấy  họ  đều 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

207  

không  quá  rõ  ràng  đối  với  những  đạo  l   này,  nhưng 

trên thực tế họ đã vạn duyên buông bỏ. Bạn tỉ mỉ  mà 

quán  sát,  tâm  địa  của  họ  một  mảng  từ  bi,  chân  thật 

không có   niệm tự tư tự lợi, cho nên mới có cái tướng 

lạ  này.  Nếu  như  mang  theo  một  chút     niệm  tự  tư  tự 

lợi,  vãng  sanh  cũng  có,  nhưng  tướng  lạ  như  thế  sẽ 

không có. Sự việc cảm ứng này vi diệu cùng tột. Chúng 

ta  phải  tỉ  mỉ  quán  sát,  tỉ  mỉ  thể  hội,  chăm  chỉ  nỗ  lực 

phụng hành thì đối với chính mình nhất định có chỗ tốt. 

Người  không  hiểu  rõ  đạo  l   này,  cho  rằng  chính 

mình  đang  hành  thiện,  chính  mình  đã  lìa  khỏi  ác 

nghiệp. Loại hiểu lầm này thường hay xem thấy và tồn 

tại phổ biến.  ã hội hiện nay, mỗi mỗi giai tầng, thật 

đúng như người xưa đã nói   “tích phi thành thị” , mọi 

người  đều  sai.  Mọi  người  đều  sai  thì  đúng,  trong  thế 

pháp miễn cưỡng có thể nói như vậy, nhưng với nhân 

quả ở trong Phật pháp chắc chắn sai lầm.  hông phải 

mọi người sai rồi thì thành đúng. Nhân quả không thể 

bỏ  sót  bạn,  thiên  địa  quỷ  thần  không  thể  bỏ  sót  bạn. 

Trong chú giải nêu ra rất nhiều thí dụ. Thí dụ nói tài, 

tiền  tài  chánh  dụng  là  giúp  đỡ  xã  hội,  nhất  là  chúng 

sanh  khổ  nạn.  Chúng  ta  xem  tiên  Hiền  cổ  xưa,  các 

Ngài làm thế nào đối mặt với những vấn đề này? Bạn 

tích  tài được nhiều  là  do bạn  tu  tích  phước báo.  Một 

người tường tận, người giác ngộ chỉ lấy cái cần thiết, 

chính  mình  cần  thiết  dùng.  Một  người  có  tâm  từ  bi, 

người  có  lòng  yêu  thương,  đời  sống  của  chính  mình 

đều  rất  tiết  kiệm,  tiền  tài  dư  ra  đều  có  thể  giúp  đỡ 



208 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

người khác. Nhân sĩ xã hội mà còn như vậy, huống hồ 

là người học Phật. 

Thế nhưng thế gian người tốt học Phật cũng có, thí 

dụ nói, tu tài bố thí như Đại Sư Ấn Quang, Ngài cả đời 

in  inh bố thí. Thời hiện đại tiến bộ hơn nhiều so với 

quá khứ, ngoài  inh Phật ra còn có băng ghi âm, băng 

ghi hình, hiện tại còn có CD, VCD, đều xem là công cụ 

lưu thông Phật pháp, đệ tử Phật gọi là Pháp Bảo. Đại 

Sư Ấn Quang tiếp nhận cúng dường của bốn chúng đệ 

tử,  tiền  cúng  dường  chính  mình  một  xu  cũng  không 

dùng đến, chuyên môn để làm những việc này, cả đời 

chỉ  làm  một  việc  này.  Phương  thức  của  Ngài  làm  rất 

tốt.  Tôi  nghĩ  phương  pháp  lưu  thông  không  phải  Đại 

Sư Ngài định ra, mà nhất định là người bên dưới Ngài 

định  ra.  Ngài  lưu  thông,  có  tặng  cho  hoàn  toàn  miễn 

phí.  Đối  với những  người không  có tài  lực  mua  sách, 

người  có  đời  sống  tương  đối  khó  khăn  thì  hoàn  toàn 

miễn  phí.  Người  có  đời  sống  tương  đối  dư  giả  một 

chút, Ngài nhận nửa giá lưu thông, còn người giàu có 

thì  Ngài  lấy  đúng  giá  lưu  thông  (nửa  giá  là  phân  nửa 

giá vốn). Do đây có thể biết, lưu thông giá vốn thì Ngài 

không  kiếm  được  xu  tiền  nào,  tại  vì  sao  có  cách  làm 

như  vậy?    Mục  đích  ở  đây  là  cho  bạn  cơ  hội  trồng 

phước,  không  để  bạn  lỡ  dịp,  là     như  vậy,  chắc  chắn 

không ở nơi đây nói có kiếm tiền. 

Hiện tại một số tín đồ có loại quan niệm sai lầm là 

đem  tiền  kiếm  ra  làm  tiền  vốn,  để  chế  tác  in  ấn  lưu 

thông  tiếp.  Các  vị  nói  xem,  cái     niệm  này  có  đúng 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

209  

không?  hông thể nói không đúng, cũng không thể nói 

toàn bộ đúng. Theo cái nhìn của thế tục là làm ăn mua 

bán, cái khái niệm này là đúng, nhưng trong Phật pháp 

là  không  đúng.  Trong  Phật  pháp  các  vị  phải  nên  biết, 

tài dụng đó dùng không hết, dùng không cùng tận, bạn 

cần  gì  phải  kiếm  chút  ít  tiền  này.  Hậu  đài  của  Phật 

pháp  là  chư  Phật  Như  Lai,  phước  báo  đó,  thế  gian 

không có người nào có thể so sánh. Các bạn không cần 

phải xem người khác, chỉ cần bạn bình lặng xem qua cả 

đời  này  của  tôi  đã  làm  ra.  Từ  trước  đến  giờ  tôi  chưa 

từng bán qua một quyển sách, không cần nói giá vốn, 

một phần trăm của giá vốn tôi cũng không nhận. Bạn 

xem thấy tiền càng ngày càng nhiều, sách càng in càng 

nhiều, đây chẳng phải là chứng minh rất tốt hay sao? Ở 

Cư Sĩ Lâm, mỗi ngày ngoài ba bữa ăn chính còn có hai 

buổi điểm tâm. Mỗi ngày có năm lần cúng dường. Hiện 

tại  tôi  thấy  người  đến  ăn  cơm  càng  ngày  càng  nhiều. 

Cư  sĩ  L  nói  với  tôi,  mỗi  ngày  bình quân  có  đến  800 

người ăn cơm, tôi thấy hiện tại có hơn một ngàn người. 

hông  hề  hỏi  người  nào  một  xu  tiền,  càng  ăn  càng 

nhiều.  Chúng  ta  lưu  thông  Phật  pháp,  càng  lưu  thông 

càng  nhiều,  oai  thần  gia  trì  của  Tam  Bảo  không  thể 

nghĩ bàn. Nếu như chúng ta ngay một chút lòng tin này 

cũng không có, vậy thì chúng ta sai rồi. Cho nên giảng 

đến đoạn văn  “bất lý tà kính, bất khi ám thất” , “tà” và 

“ám”   nghĩa rất sâu, rất rộng, vô cùng tinh mật. Chúng 

ta phải có thể thể hội được, phải từ nơi tinh mật này mà 

làm. Chân thật làm thiện, chân thật thiện tâm, vì Phật 

Bồ Tát làm việc, vì tất cả chúng sanh khổ nạn phục vụ, 



210 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

tự nhiên được Phật lực gia trì, tự nhiên được long thiên 

thiện thần giúp đỡ. Chúng ta đem Phật pháp giới thiệu 

cho tất cả chúng sanh khổ nạn, hy vọng những chúng 

sanh này đều có thể do đây mà được độ. 

 

13Chúng ta giảng đến căn bản của tu học, tức là làm 

thế  nào  để  thật  sự  có  được  tâm  thành  kính,  đối  với 

đúng - sai, tà  - chánh, thiện  - ác phải có sự phân biệt 

thật rõ ràng. Sự việc này vốn dĩ là không dễ dàng. Vào 

thời  xưa,  nền  tảng  giáo  dục  rất  tốt,  tuy  thời  cổ  đại 

trường  học  hoàn  toàn  không  phổ  cập,  nhưng  bậc  làm 

cha  mẹ  đều  biết  dạy  bảo  con  cái  với  tinh  thần  trách 

nhiệm  khác  với  người  hiện  đại.  Người  xưa  thông 

thường đều vô cùng coi trọng giáo dục, phong khí xã 

hội  đôn  hậu,  khái  niệm  luân  l   đạo  đức  tồn  tại  phổ 

biến. Những lời chỉ dạy của bậc Thánh Hiền vào thời 

xưa,  chúng  ta  có  thể  nhìn  thấy  trong  “Ngũ  Chủng  Di 

Quy”, hiện nay trong “Lễ    Thanh Hoa Lục” chúng ta 

cũng có thể nhìn thấy những lời dạy này. 

Từ thời Dân Quốc đến nay, đường lối giáo dục của 

người xưa bị phủ định, xã hội phổ biến tiếp nhận quan 

niệm  của  người  phương  Tây.  Người  phương  Tây  là 

người  chủ  nghĩa  công  lợi,  đối  với  luân  l   đạo  đức  họ 

nhận thức không rõ ràng. Điều này ảnh hưởng rất lớn 

đến  xã  hội.  Thế  hệ  trẻ  từ  nhỏ  không  có  người  dạy, 

không  có  người  giảng,  xã  hội  không  chú  trọng,  cũng 



13 Bắt đầu đĩa 13 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

211  

không đề xướng luân l  đạo đức. Chúng ta với tập khí 

phiền não sâu dày ở bên trong từ vô thỉ kiếp đến nay, 

bên ngoài ngũ dục lục trần cám dỗ thì sao có thể không 

động tâm, sao có thể không khởi   niệm? Trong hoàn 

cảnh  này,  người  mà  thật  sự  không  khởi  tâm,  không 

động  niệm  thì  đó  không  phải  phàm  phu,  người  này 

chắc chắn là Phật Bồ Tát tái lai. Nếu như là phàm phu 

thì  không  thể  làm  được.  Sự  việc  này  chỉ  có  số  ít  các 

tiên  sinh  cao  niên  đọc  sách  cổ  thỉnh  thoảng  vẫn  đàm 

đạo.  Trong  cửa  Phật,  Lão  Hòa  thượng  giảng   inh 

thuyết pháp thỉnh thoảng cũng nhắc đến một chút, còn 

từ nay về sau thì rất khó nói. Do đây chúng ta mới thật 

sự  thể  hội  được,  tại  sao  pháp  vận  của  Thế  Tôn  có  ba 

giai  đoạn.  Trong  ba  giai  đoạn,  giai  đoạn  sau  không 

bằng  giai  đoạn  trước,  tình  hình  ngày  một  tệ  dần. 

Nguyên  nhân  này,  nhìn  chung  chúng  ta  đã  hiểu  rõ, 

thiện  pháp  không  có  người  chỉ  dạy.  Thực  tế  có  phải 

không có người dạy phải không? Thực tế là không có 

người  chịu  nghe,  không  có  người  chịu  học,  không  có 

người chịu tiếp nhận! Cho nên chư Phật Bồ Tát giúp đỡ 

chúng  sanh  nhất  định  phải  dùng  loại  cách  thức  khác. 

Loại cách thức này là trí tuệ cao độ tột bậc, vả lại là độ 

khó cao thì hiệu quả cũng không lớn. Đây chính là “lợi 

hành”, “đồng sự” trong “tứ nhiếp pháp”. Các Ngài thật 

sự là từ bi đến cực điểm. Sự nghiệp mà chúng ta làm 

ngày  nay  chính  là  kế  thừa  đường  lối  này,  kế  thừa  hệ 

thống  tư  tưởng  này,  quên  mình  vì  người.  Đây  là  theo 

quan niệm người thông thường của thế gian mà nói, là 



212 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

tự  mình  phải  hy  sinh  to  lớn,  xa  lìa  danh  vọng  lợi 

dưỡng,  xa  lìa  ngũ  dục  lục  trần.  Tại  sao  vậy?  Để  cầu 

hạnh phúc cho tất cả chúng sanh. 

Mấy  năm  nay,  chúng  tôi  ở  các  nơi  giảng   inh 

thuyết pháp, đem tổng đề mục chọn lấy hai câu của các 

thầy  giáo  Trường  đại  học  Bắc   inh,  đó  là:   “Học  vi 

 nhân sư, hành vi thế phạm” . Hai câu nói này quả thật 

đúng là tâm Bồ Tát, hạnh Bồ Tát. “Sư” là chuẩn mực, 

“phạm”  là  tấm  gương  tốt.  Chúng  ta  khởi  tâm  động 

niệm,  lời  nói  việc  làm  có  thể  làm  tấm  gương  tốt  cho 

người thế gian hiện đại hay không? Nếu vì người khác 

mà làm tấm gương tốt thì tự mình nhất định phải tuân 

thủ luân l  đạo đức, phải tuân thủ lời giáo huấn Thánh 

Hiền. Cho nên,  inh phải đọc k , l  phải nghiền ngẫm 

thật sâu, sau đó phải đem lời giáo huấn của Thánh Hiền 

thực hiện. 

Người  thế  gian  có  thể  sống  đời  sống  sung  túc,  có 

thể hưởng thụ cái mà họ gọi là lạc thú. Hậu quả của lạc 

thú này là gì, họ có nghĩ đến hay không? Họ không hề 

nghĩ  đến,  nhưng  chúng  ta  nghĩ  đến.  Nếu  như  loại 

hưởng thụ này không thể thoát khỏi lục đạo luân hồi thì 

các vị nên biết, cái hưởng thụ này là ngắn ngủi, tạm bợ. 

Trong Kinh Phật có ví dụ là  “nếm mật trên lưỡi dao” , 

là việc không đáng. Cho nên, chư Phật Bồ Tát vì chúng 

ta thị hiện đều là thị hiện khổ hạnh. Rất có đạo l . Mục 

đích  của  thị  hiện  khổ  hạnh,  xin  thưa  với  quí  vị  là  vì 

chúng sanh Thời k  Mạt Pháp. Phật ở Thời k  Chánh 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

213  

Pháp làm tấm gương tốt cho chúng sanh Thời k  Mạt 

Pháp,  nói  cho  chúng  ta  biết,  chỉ  có  trải  qua  loại  đời 

sống  này,  loại  hành  trì  này  thì  đức  hạnh  của  chúng  ta 

mới có thể giữ vững được. 

 “Dục”   không  được  phép  phóng  túng.  Người  xưa 

nói, tình dục sinh khởi ra từ chỗ cực nhỏ, vừa mới sinh 

ra  thì  dễ  dàng  khống  chế.  Tổ  sư  Đại  đức  của  Tịnh 

Tông dạy cho chúng ta, một niệm “A Di Đà Phật” là 

có thể trừ sạch cái   niệm vi tế này, phải biết lợi hại, 

được  mất.  Điều  này  tôi  thường  hay  nói  với  các  đồng 

tu.  Chúng  ta  từ  vô  lượng  kiếp  trôi  lăn  trong  sanh  tử 

không có ngày ra, khổ không thể tả. Đời này gặp được 

Phật pháp, gặp được pháp môn Tịnh Độ là pháp  môn 

thù thắng nhất ở trong Phật pháp. Đây chính là nói rõ, 

ngay  trong  đời  này  có  cơ  hội thoát khỏi  sáu  cõi  luân 

hồi, có cơ hội thoát khỏi mười pháp giới. Cơ hội này 

gặp được không phải dễ. Sau khi gặp được rồi, chúng 

ta  có  thể  thoát  khỏi  hay  không,  mấu  chốt  là  ở  trong 

khoảng một niệm. Một niệm này phải giữ vững, niệm 

niệm giác ngộ. Tại sao dạy bạn niệm Phật? Niệm Phật 

chính  là  giữ  vững  niệm  niệm  giác  ngộ.  Người  niệm 

Phật  thì  nhiều  mà  người  thành  tựu  rốt  cuộc  là  rất  ít. 

Tại  sao  đa  số  người  không  thể  thành  tựu  vậy?  Họ 

không biết lợi hại; lợi hại, được mất họ không hiểu rõ 

ràng, cho nên   niệm của họ vẫn bị trói buộc trong ngũ 

dục lục trần, không thể buông xả triệt để. Vậy là đã bỏ 

lỡ cơ hội trong đời này, thật vô cùng đáng tiếc. Tại sao 

hằng ngày phải đọc  inh, hằng ngày phải giảng  inh? 



214 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Trên thực tế, đạo l  rất đơn giản, chính là sợ chúng ta 

quên mất, chính là sợ chúng ta nhất thời lơ là, lại làm 

sai sự việc. 

Lớp bồi dưỡng của chúng ta số người không nhiều. 

Chúng ta kế thừa sứ  mệnh của  chư Phật Bồ Tát, đem 

đạo l , chân tướng sự thật này giới thiệu cho tất cả đại 

chúng. Nếu chúng ta muốn giúp đỡ người khác, trước 

tiên  tự  mình  phải  hiểu  rõ  ràng,  hiểu  minh  bạch,  hiểu 

thấu triệt thì mới có năng lực giúp đỡ người khác. Sự 

việc  này  nhà  Phật  thường  nói,  đây  là  “công  đức  vô 

lượng”.  Nếu  như  bản  thân  chúng  ta  không  hiểu  rõ, 

không thấu triệt thì làm sao có thể giúp đỡ người khác? 

Hằng ngày giảng, hằng ngày nghiên cứu thảo luận còn 

đè không nổi phiền não của mình, vậy mới biết tập khí 

phiền  não  của  mình  là  sâu  nặng  cỡ  nào.  Vào  lúc  này 

chúng ta phải làm thế nào? Nỗ lực, bền bỉ không ngừng 

hơn  nữa.  Đồng  tu  lớp  bồi  dưỡng  của  chúng  ta,  cái 

duyên  này  thù  thắng  hơn  quá  nhiều  so  với  người  học 

Phật  thông  thường.  Chúng  ta  mỗi  ngày  đều  đang  rất 

chăm chỉ, nỗ lực làm. Cư sĩ L  Mộc Nguyên rất phát 

tâm.  Dương  Thổ  Cảng,  đạo  tràng  này,  họ  chưa  tìm 

được  chỗ  xây  trường  học,  hiện  nay  vẫn  không  thể  di 

dời,  chúng  ta  nhất  thời  không  thể  sử  dụng.  Họ  nóng 

lòng, lớp bồi dưỡng khóa thứ năm nhất định phải làm. 

Hôm qua họ nói với tôi, đã thuê được lầu hai của nhà 

thờ tộc Đỗ, đối diện với văn phòng chúng ta. Hôm qua 

tôi đi xem, tôi thấy địa điểm rất tốt, rất l  tưởng. Tiền 

thuê mỗi tháng là 2.600 đồng, không đắt lắm, lại ở đối 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

215  

diện  với  chúng  ta  thì  việc  trông  nom  vô  cùng  thuận 

tiện.  hóa thứ năm chúng ta có thể nhận 30 học sinh. 

Từ  nay  về  sau,  học  sinh  Trung  Quốc  đến  bên  này  để 

tham gia lớp bồi dưỡng hết thảy đều do Hiệp hội Phật 

giáo  Bắc   inh  chỉ  định,  chúng  ta  không  chiêu  sinh. 

Tân học sinh đến rồi thì chúng ta nghiên cứu thảo luận. 

Nhất  định  phải  tăng  cường,  thời  gian  cũng  phải  dài, 

toàn tâm toàn lực làm tốt sự việc này. 

Vấn đề dạy học như thế nào? Tôi muốn các đồng tu 

hãy cùng nhau nghiên cứu thảo luận. Chúng ta áp dụng 

chế độ phụ đạo, các đồng tu lớp Hoa Nghiêm, mỗi một 

vị đồng tu phụ đạo cho hai đồng tu mới vào học. Địa 

điểm luyện tập giảng  inh không đủ thì chúng ta phải 

tìm  chỗ  khác.  Tìm  nhiều  thêm  những  địa  điểm  giảng 

inh, chia ra để thực tập. Hy vọng trong thời gian ngắn 

có thể thu được hiệu quả. 

Chúng tôi truyền thụ k  thuật diễn thuyết. Điều mà 

tôi gợi   cho các vị đồng tu, đó là đức hạnh còn quan 

trọng  hơn  k   thuật.  Năm  xưa,  trong  yếu  lĩnh  tu  học 

“Nội điển” tôi đã nói, đức hạnh chiếm chín mươi phần 

trăm  (90 ),  k   thuật  chiếm  tối  đa  không  quá  mười 

phần  trăm  (10 ).  Tu  dưỡng  đức  hạnh  nhất  định  phải 

dựa  vào  chính  mình.  Sự  việc  này  người  khác  không 

giúp gì được, còn những k  xảo này thì người khác có 

thể  giúp  bạn.  Việc  tu  dưỡng  đức  hạnh  của  mình,  ở 

trong  inh luận đã nói quá nhiều rồi. Mọi người hiện 

nay  đều  đọc  “ inh  Vô  Lượng  Thọ”,  trong  “ inh  Vô 

Lượng Thọ” từ đầu đến cuối, mỗi phẩm đều có nói đến, 



216 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nói nhiều nhất và cụ thể nhất là  từ ph m ba mươi hai 

 đến ph m ba mươi bảy. 

Những  lời  giáo  huấn  này  trong  Phật  pháp  gọi  là 

pháp “Hành”. Phật pháp có bốn loại lớn là Giáo - L  - 

Hành - Quả. Đây là pháp hành (phương pháp tu hành). 

Pháp  hành  nhất  định  phải  thực  hiện,  nếu  như  không 

thực hiện thì đó là nói suông rồi, không thực hiện thì 

nhất định không có được thọ dụng. Chỉ có sau khi thực 

hiện,  bạn  mới  có  thể  được  lợi  ích  chân  thật  của  Phật 

pháp. Đó là “Quả”. Cho nên Giáo - L  - Hành - Quả, 

tuy nói là bốn sự việc, nhưng trên thực tế là một, một 

mà bốn, bốn mà một. 



 

Chánh văn: “Tích lũy công đức”. 

“Cảm Ứng Thiên”, câu này dạy chúng ta  “tích lũy 

 công đức” . Trong tiểu chú, câu nói đầu tiên giải thích 

cho chúng ta sao gọi là “đức”, sao gọi là “công”. Giữ 

tâm  là  “đức”,  thực  hiện  vào  trong  sự  tướng  thì  gọi  là 

“công”. Cho nên,  “đức” không tích lại thì không dày, 

“công”  không  bồi  thì  không  lớn.  Chúng  ta  thấy,  chư 

Phật Bồ Tát vô lượng kiếp đến nay, đời đời kiếp kiếp, 

những điều mà các Ngài làm, chỉ bốn chữ này là đã bao 

gồm hết rồi. Việc mà các Ngài làm chính là “Tích lũy 

công  đức”.  Vì  ai  tích  công,  vì  ai  bồi  đức?  Vì  tất  cả 

chúng  sanh,  không  vì  bản  thân,  vậy  mới  đích  thực  là 

đại công đại đức. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

217  

Chúng  ta  cần  noi  theo  chư  Phật  Bồ  Tát.  Chư  Phật 

Bồ  Tát  tại  sao  phải  làm  như  vậy?  Các  Ngài  hiểu  rõ 

chân  tướng  sự  thật,  hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng 

sanh  là  chính  mình,  cho  nên  họ  mới  làm.  Chúng  ta 

không biết chân tướng sự thật, nên mới có vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước; chỉ lo cho bản thân, không quan 

tâm đại chúng; luôn cho rằng bản thân với đại chúng là 

hai  việc  khác  nhau;  chỉ  biết  lợi  mình,  không  biết  lợi 

người; không biết được rằng, lợi người là chân thật lợi 

mình.  Lợi  mình,  thực  tế  chính  là  tự  hại,  chỉ  có  lợi 

người  mới  là  lợi  mình.  Cái  hại  của  lợi  mình  chính  là 

lục đạo luân hồi, chính là tam đồ ác đạo. 

Trong bộ “Cảm Ứng Thiên Hội Biên” này, nội dung 

vô cùng phong phú. Những chú giải dẫn chứng cho bản 

này  cũng  đã  trải  qua  hàng  mấy  đời  không  ngừng  gia 

tăng. Ngày nay chúng ta thấy bản này là bản tương đối 

hoàn thiện. Chúng ta nên đọc nhiều, suy nghĩ nhiều và 

cần cố gắng nỗ lực học tập. Học Phật, học Bồ Tát là bắt 

đầu học từ chỗ này. Tâm của chúng ta có giống Bồ Tát 

hay không? Hành vi của chúng ta có giống Bồ Tát hay 

không? Phải thường xuyên nghĩ về điều này.  hởi tâm 

động niệm lập tức liền biết cái   niệm này của ta, Phật 

Bồ Tát có cho phép hay không; lời nói này, ta có nên 

nói hay không; sự việc này, ta có nên làm hay không. 

Đây là tiêu chuẩn. “Cảm Ứng Thiên Hội Biên” là tiêu 

chuẩn  thấp nhất.  Học  Phật  là  bắt  đầu  học  từ  chỗ  này. 

Tổ  sư  Ấn  Quang  cả  đời  cật  lực  đề  xướng  “Cảm  Ứng 

Thiên”, đạo l  là ở chỗ này. 



218 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Trong “Cảm Ứng Thiên Hội Biên”, phần chú giải về 

“Tích lũy công đức” có mấy câu rất quan trọng. Người 

người đều ưa thích làm việc tốt, đều mong đợi mình ở 

ngay  trong  đời  này  lập  nên  công  tích,  đạt  được  thành 

tựu,  nhưng  luôn  luôn  đều  do  tự  mình  lề  mề  cẩu  thả, 

không thể hăng hái nên đọa lạc thôi. Cho nên, chỗ này 

Phật dạy chúng ta, bất luận làm việc gì, nhất định phải 

đặt ra một k  hạn và nhất định phải hoàn thành trong k  

hạn này, làm như vậy mới có tiến bộ. Thí dụ đọc sách, 

bộ  sách  này  ta  phải  dùng  bao  nhiêu  thời  gian  để  đọc 

xong  nó,  như  vậy  mới  thu  được  hiệu  quả.  Nếu  như  là 

thời gian dài vô hạn thì nhân tâm bị phân tán rồi, tinh 

thần     chí  sẽ  không  thể  tập  trung.  Vì  vậy  có  rất  nhiều 

người thất bại là do nguyên nhân này. Cho nên, chúng ta 

học thì phải có học k , phải có thời hạn. Chúng ta đến 

trường  đi  học  cũng  là  như  vậy.  Bạn  học  đại  học,  thời 

hạn là bốn năm bạn phải học xong, vậy mới có thể tốt 

nghiệp. Tất cả việc thế xuất thế gian đều phải lập ra một 

k   hạn  và  phải  hoàn  thành  đúng  thời  hạn.  “Tích  lũy 

công  đức”  cũng  là  như  thế.  Mỗi  ngày  có  thể  làm  một 

việc thiện, ba năm thì có thể hoàn thành một ngàn việc 

thiện. Đây gọi là “Ngày làm một việc thiện”. Nếu như 

có thể tinh tấn nỗ lực, hy vọng mỗi ngày làm những việc 

thiện nhiều thêm. Như tiên sinh Liễu Phàm, mới bắt đầu 

phát  nguyện  làm  ba  ngàn  việc  thiện,  mười  năm  mới 

hoàn thành. Lần thứ hai phát nguyện làm ba ngàn việc 

thiện, thì ba năm đã hoàn thành rồi. Đây chính là  “nhất 

 định phải có một thời hạn” . 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

219  

Trong  Phật  pháp,  pháp  môn  niệm  Phật  là  định  k  

cầu chứng. Trong  inh nêu ra ví dụ cho chúng ta, nếu 

một ngày, hai ngày cho đến bảy ngày.  inh Đại Thừa 

thường hay nói 10 ngày, 100 ngày (100 ngày tức là ba 

tháng), như vậy mới thấy được hiệu quả rõ rệt. Tịnh Độ, 

các vị thường hay  nghe thấy pháp sự  Phật thất  có bảy 

ngày, trên thực tế Phật trong  inh nói bảy ngày, tức là 

bảy  ngày  bảy  đêm.  Hiện  nay  chúng  ta  niệm  Phật  bảy 

ngày, vẫn cứ cảm giác thấy vô cùng phân tâm. Nguyên 

nhân  là  chưa  có  làm  được  thật  hoàn  toàn  trong  bảy 

ngày, bảy đêm. Bảy ngày bảy đêm chuyên tâm nhất trí, 

nhất định sẽ có cảm ứng, sẽ có thành tựu. Phải thật sự 

buông  xả  vạn  duyên  thì  công  phu  mới  có  thể  đắc  lực. 

Hơi có một chút xen tạp là công phu không đắc lực rồi. 

Hôm nay, thầy Chứng Dương đã hỏi một vấn đề, vì 

sao ở trong niệm Phật đường công phu không đắc lực? 

Thầy chưa có soi lại thật k  nguyên nhân tại sao không 

đắc lực. Đại bộ phận đều là xen tạp, lại còn nghi hoặc 

nữa.  Hiện  nay  bởi  vì  giảng  đường  hằng  ngày  đều  có 

giảng   inh,  nên  vấn  đề  nghi  hoặc  không  lớn,  nhưng 

vấn đề xen tạp lớn. Chỉ cần có một mảy may xen tạp, 

trong  tâm  chưa  có  buông  xả  thì  liền  có  rất  nhiều 

chướng  ngại,  chúng  ta  gọi  là  ma  chướng,  ma  chướng 

hiện tiền. Buông xả triệt để, ở trong niệm Phật đường 

bảy ngày bảy đêm, nếu như có thể làm giống như cách 

của  Viên  Liễu  Phàm,  không  khởi  tâm,  không  động 

niệm, không phân biệt, không chấp trước, một câu Phật 

hiệu này bạn niệm đến cùng thì đâu có đạo l  nào công 



220 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

phu  không  đắc  lực?  Cho  nên  phải  buông  xả!  Không 

buông xả thì chúng ta sẽ bị thiệt thòi lớn. Cần phát tâm 

dũng mãnh, tâm tin tưởng, thật sự tinh tấn nỗ lực. 

Trong  đời  sống  thường  ngày  không  nên  keo  kiệt, 

mà nên hoan hỷ bố thí. Bố thí chính là đem   niệm keo 

kiệt này buông xả. Hoan hỷ bố thí, không nên sợ người 

khác chế giễu. Sợ  người chế giễu là  chúng ta đã hoài 

nghi rồi. Có một số người không hiểu rõ đạo l  này nên 

họ  chế  giễu,  dạng  chế  giễu  này  là  thuộc  về  hiểu  lầm. 

Có một loại người thuộc về đố kỵ, họ cố   đến chướng 

ngại, đến phá hoại. Bất luận dụng   của họ là như thế 

nào, họ dùng cái tâm gì, chúng ta thảy đều không thèm 

đếm xỉa. Chỗ mà chúng ta căn cứ là  inh giáo, là lời 

giáo  huấn  của  Phật  Đà,  y  giáo  phụng  hành.  Đến  khi 

chúng ta thật sự có thành tích đem ra thì những người 

này tự nhiên sẽ hổ thẹn thôi. Cho nên, tuyệt đối không 

sợ  người  khác  chế  giễu  làm  dao  động  tín  tâm  của 

chúng  ta,  mà  càng  phải  nên  hăng  hái  nỗ  lực.  Thật  sự 

mà nói, trên đường Bồ Đề chướng ngại lớn nhất là tư 

dục, tự tư tự lợi, ái dục, thị hiếu không buông bỏ, đây 

mới là chướng ngại thật sự của chúng ta. Chúng ta phải 

thường  xuyên  phản  tỉnh,  chướng  ngại  này  rốt  cuộc  ở 

chỗ nào? Sau khi tìm ra rồi phải triệt để buông bỏ nó, 

phải có tâm dũng mãnh để đối trị thì chướng ngại trên 

đường Bồ Đề của chúng ta sẽ giảm nhẹ thôi. 

Trong  Kinh  Phật  thường  nói:   “Thân  người  khó 

 được, Phật pháp khó nghe”.  Cơ duyên gặp được Phật 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

221  

pháp  tương  đối  không  dễ  dàng.  Tự  mình  một  mình 

không thể khắc phục phiền não của mình, cho nên Đại 

đức xưa đề xướng cộng tu. Cộng tu là nương tựa vào 

đại chúng, dựa vào đại chúng để khích lệ mình, để cảnh 

tỉnh sách tấn mình. Đây là biện pháp tốt để đối trị, cho 

nên mới có đại chúng cùng tu chung với nhau. 

Tịnh  Tông  Học  Hội  Boston,   c  châu,  ngày  18 

tháng  7  bắt  đầu  tổ  chức  mười  Phật  thất,  tức  70  ngày. 

Phật thất 70 ngày này là chúng ta niệm Phật ngày đêm 

không gián đoạn, mỗi ngày 24 giờ niệm Phật, niệm như 

vậy trong 70 ngày. Gần đây họ đang tích cực chuẩn bị. 

Trong Phật thất, ngoài khu vực  c châu còn có đồng tu 

niệm Phật các khu vực khác đến tham gia như các đồng 

tu  từ  Singapore,  Đài  Loan,  Hồng   ông,  M   Quốc. 

Chúng ta hoan nghênh chân thật phát tâm, buông xả tất 

cả, nỗ lực dụng công. 

Trong chú giải có mấy câu:  “Bất yếu không vi m  

 ngôn, nhi thực hành bất phó” . Hy vọng chúng ta đều 

có thể nói được, làm được, phải bền chí, phải trước sau 

như một. Có rất nhiều người mới đầu tu rất tốt, rất đạt 

tiêu chuẩn, nhưng thời gian lâu rồi bèn giải đãi, phóng 

túng.  Chúng  ta  không  tránh  khỏi  hiềm  nghi,  cũng 

không  tránh  khỏi  bị  oan,  nhưng  không  bê  trễ,  không 

gián đoạn. Pháp thế xuất thế gian các vị đều phải biết, 

cái gọi là  “việc tốt thường nhiều sóng gió” , đặc biệt là 

ngay  thời  đại  Mạt  Pháp  này.  Chúng  ta  đọc  thấy  trong 

inh  điển,  năm  xưa  Thế  Tôn  còn  tại  thế,  vua  Ma  Ba 



222 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Tuần  đã  nói  với  Phật  rất  rõ  ràng,  ma  cố     muốn  phá 

hoại Phật pháp. Ma dùng phương pháp gì vậy? Trong 

Thời k  Mạt Pháp, ma vương bảo ma con, ma cháu của 

họ đều xuất gia, khoác áo cà sa để phá hoại Phật pháp. 

Thế  Tôn  sau  khi  nghe  xong  lời  nói  này  bèn  rơi  nước 

mắt, chẳng nói câu nào. 

Cho  nên,  chúng  ta  ngày  nay  nếu  chân  thật  dụng 

công, chân thật tu hành thì người chướng ngại rất nhiều, 

bao  gồm  người  trong  chính  cửa  Phật  chúng  ta.  Người 

của ta là ai? Chúng ta biết, đó là con cháu của ma vương 

Ba Tuần, họ xuất gia không phải vì điều gì khác, chính 

là để phá hoại Phật pháp. Chúng ta trong tâm  hiểu rõ, 

trong  tâm  sáng  tỏ.  Phật  nói  cho  chúng  ta  biết,  đối  với 

những  người  này  nên  dùng  thái  độ  gì?  “Lặng  lẽ,  mặc 

kệ”, tức là không để  . Chúng ta tự mình dụng công cho 

bản thân chúng ta, không để   họ là tốt.  hông bê trễ, 

không gián đoạn, không cầu danh, không cầu lợi, thành 

thật  cũng  không  cầu  quả  báo.  Phàm  là  gặp  phải  tất  cả 

việc lợi ích xã hội, việc lợi ích chúng sanh thì chúng ta 

phải  cố  gắng  nỗ  lực  làm, có khi  còn  phải chịu  oan ức, 

uyển chuyển mà làm, phòng ngừa chướng ngại. Đại đức 

cận đại dạy chúng ta là  “làm với thái độ hạ mình” . Tại 

sao một việc tốt, việc lợi ích xã hội, lợi ích chúng sanh 

vẫn phải làm với thái độ hạ mình? Là phòng ngừa một 

số người tật đố chướng ngại. 

Gần đây, chúng tôi phát tâm giúp đỡ bên  c  châu 

thành  lập  một  viện  dưỡng  lão,  nhưng  sự  việc  này  làm 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

223  

không  thành  công.  Nguyên  nhân  là  vì  người  chướng 

ngại quá nhiều. Đây là do bản thân chúng tôi sơ  . Nếu 

như lúc đó dùng thái độ hạ mình để làm thì sự việc này 

đã làm viên mãn rồi. Điều này đã cho tôi một bài học 

rất tốt, cũng thật sự chứng thực  “việc tốt thường nhiều 

 sóng  gió” .  Chúng  tôi  có  sự  thể  hội  rất  sâu,  suy  nghĩ 

thật  k   lời  giáo  huấn  của  cổ  Thánh  tiên  Hiền,  thật  là 

quá  uyên  thâm.  Câu  chuyện  kinh  nghiệm  chân  thật, 

không thể không đọc, cần nên y giáo phụng hành, phải 

cố gắng mà học tập. 

Vào thời xưa, dân gian chúng ta đều biết có người 

tên Đậu  ên Sơn “dạy năm con đều thành đạt” (trong 

“Tam Tự  inh” có câu chuyện này). Đậu  ên Sơn là 

người của thời Ngũ Đại, kết hôn nhiều năm mà không 

có  con  (đến  lúc  30  tuổi  ông  cũng  vẫn  chưa  có  con). 

Điều  này  người  xưa  thường  hay  sinh  phiền  não.  Có 

một hôm, ông nằm mộng thấy ông nội của ông nói với 

ông:  “Trong  mạng  của  con không  có con, hơn nữa  s  

 đoản mạng” , rồi bèn dạy ông:  “Con nên tu thiện, phải 

 tích đức, phải bồi công, cần tu tích công đức”.  Sau khi 

nằm mộng thấy ông nội mình dạy như vậy thì ông vô 

cùng cố gắng nỗ lực tu tích công đức. Trong mạng ông 

không  có  con,  về sau  có  được  năm  người  con,  đây  là 

cầu được. Giống như Viên Liễu Phàm vậy, trong mạng 

của Viên Liễu Phàm không có con, về sau ông có được 

hai  người  con.  Điều  này  đã  chứng  thực   “hữu  cầu  tất 

 ứng” . Đây mới là cầu được. Vì vậy “cầu” là phải dùng 



224 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

thiện  tâm,  thiện  hạnh,  phải  dùng  công  đức  chân  thật 

làm vốn mà cầu. Bạn không có thiện tâm, thiện hạnh, 

không  có  công  đức  thì  bạn  lấy  gì  để  cầu?  Dứt  khoát 

không phải ở trước Phật Bồ Tát hằng ngày qu  lạy thắp 

mấy nén nhang, cúng một ít hoa thơm, trái cây là cầu 

được,  không  có  dễ  dàng  như  vậy.  Nhất  định  phải 

nghiêm túc tu hành! 

 “Hữu cầu tất ứng” , đạo l  này là đạo l  nhân quả. 

Cái gọi là gieo nhân thiện nhất định được quả thiện, tạo 

nhân  ác  nhất  định  có  ác  báo.  Nhân  duyên  quả  báo 

không mảy may sai chạy. Cho nên “Hữu cầu tất ứng”, 

đạo l  là như vậy. Phật pháp cũng không thể làm trái 

ngược đạo l  này. Phật chỉ dạy chúng ta cầu, đều là dạy 

chúng ta phát tâm Bồ Đề, chỉ dạy chúng ta đi làm công 

việc lợi ích tất cả chúng sanh, không nên đi làm những 

việc lợi ích cho riêng mình, như vậy mới là chân thật 

đoạn ác tu thiện. Lợi ích vì bản thân là việc bên ác. Lợi 

ích vì xã hội, vì chúng sanh, đó mới là việc bên thiện. 

Ý nghĩa của đoạn ác, tu thiện chúng ta mới có thể thể 

hội  được.  Có  thể  tổn  mình,  lợi  người  thì  đây  là  đại 

thiện. Quả báo không cần cầu, tự nhiên cũng hiện tiền. 

Nhân thiện thì quả thiện. Nếu như hành vi tạo tác của 

chúng ta đối với xã hội, đối với chúng sanh là bất lợi, 

là có hại, đối với bản thân là có lợi, thì tuy trước mắt 

bạn có được một chút lợi ích nhỏ, nhưng tai nạn lớn đã 

ở phía sau. Tai nạn lớn nhất là sau khi chết sẽ nhận khổ 

báo trong tam đồ, chắc chắn không thể tránh khỏi. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

225  

Những  đạo  l   này,  hiện  nay  người  hiểu  được  càng 

ngày càng ít dần. Những chân tướng sự thật này, Phật ở 

trong   inh  luận  đã  nói  ra,  nhưng  người  hiện  đại  mở 

quyển  inh ra xem liền cười, cho đây là mê tín, họ không 

thể tiếp nhận. Đợi đến sau khi mình chết rồi đọa lạc tam 

đồ, đến lúc đó hối hận cũng không kịp nữa. Cho nên, phải 

“tích  lũy  công  đức”.  Bậc  Thánh  Hiền  thế  xuất  thế  gian 

đều dạy chúng ta như vậy, chúng ta nên tin tưởng. Người 

tin tưởng, người phụng hành là người có phước. 

 

14Trong “Cảm Ứng Thiên Hội Biên”, khi giảng đến 

“tích lũy công đức” đã trích dẫn một đoạn “tích thiện” 

ở trong Liễu Phàm Tứ Huấn. Đoạn lớn này trước đây 

tuy đã giảng qua rất nhiều lần, nhưng vẫn phải thường 

xuyên  giảng.  Tại  sao  vậy?  Tuy  đã  giảng  rồi  nhưng 

chúng  ta  chưa  làm  được.  Tại  sao  không  làm  được? 

Chúng ta cần suy nghĩ nhiều để tìm ra nguyên nhân tại 

sao  không  làm  được,  đem  nguyên  nhân  này  tiêu  trừ 

sạch thì chúng ta mới được cứu, nếu không thì tiền đồ 

của chúng ta là một vùng đen tối, phải đi về hướng tam 

đồ, phải đi vào địa ngục. Những lời này đều là sự thật, 

nhưng chúng ta luôn luôn lơ là mất. Chúng ta không đi 

đường Bồ Đề mà đi vào ba đường ác. Cho nên lời khai 

thị  này  là  vô  cùng  quan  trọng.  Văn  trích  ra  rất  dài, 

chúng  ta  chỉ  chọn  lấy  mấy  điều  phân  biệt  thiện  ác  để 

nghiên cứu lại một lần nữa với mọi người. 



14 Bắt đầu đĩa 14 



226 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

THẾ NÀO LÀ THIỆN? THẾ NÀO LÀ ÁC? 

Trong  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  nói:   “Thiện  có  thật,  có 

 giả; có đoan, có khúc (“đoan” tức là hành vi đoan chính, 

“khúc”  tức  là  hành  vi  không  đoan  chính);  có  âm,  có 

 dương, (“dương” là bạn hành thiện mọi người đều biết, 

được  đại  chúng  xã  hội  tán  thán;  “âm”  là  bạn  làm  việc 

thiện không có  ai  biết, nhưng báo đáp  của trời đất quỷ 

thần cho bạn vô cùng hậu hĩ);  có phải, có trái; có lệch, 

 có ngay; có vơi, có đầy; có lớn, có nhỏ; có khó, có dễ” . 

Ông nói nhiều như vậy để giúp chúng ta phân biệt. 

Hai chữ “Thiện -  c”, khi xem thấy dường như rất 

dễ dàng, nhưng trên thực tế rất khó phân biệt. Quả báo 

cảm được kiết hung họa phước vô cùng vi diệu (phần 

trước  chúng  ta  đã  đọc  qua),  đúng  là   “lưới  trời  lồng 

 lộng, tuy thưa mà chẳng lọt” . Một người không những 

cả đời, mà đời đời kiếp kiếp chính là ở trong vòng nhân 

quả báo ứng. Một gia đình, một đoàn thể, một xã hội, 

một quốc gia, ngày nay chúng ta nói đến trái đất này, 

thế giới này, qu  vị hãy tư duy quan sát thật k , có gì 

chẳng phải là nhân duyên quả báo? Cho nên nhà Phật 

dùng hai chữ “Nhân - Quả” đã khái quát hết tất cả pháp 

thế xuất thế gian.  hông những pháp thế gian là nhân 

duyên  quả  báo,  mà  pháp  xuất  thế  gian  cũng  không 

ngoại lệ. 

Trong   inh  luận  thường  nói:   “Phật  pháp  nhân 

 duyên sanh” . Thấu triệt đạo l  nhân duyên quả báo và 

chân tướng sự thật thì người này chính là Phật, chính là 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

227  

Bồ Tát. Đối với chân tướng sự thật, mê chứ không giác 

thì  người  này  là  phàm  phu.  Tiên  sinh  Liễu  Phàm  dựa 

theo  tâm  đắc  tu  học  cả  đời  của  chính  ông,  đã  viết  ra 

mười điều này cung cấp cho chúng ta làm tham khảo. 

Chúng  ta  cần  nên  đọc  k ,  nghiền  ngẫm  thật  sâu,  đặt 

nền  móng  cho  học  Phật,  làm  người  thì  tốt  không  gì 

bằng.  Ông  có  mấy  câu  nói  rất  hay:  “Làm  thiện  mà 

không  r   lý,  tự  cho  r ng  mình  hành  trì  đ ng,  đâu 

biết là đang tạo nghiệp, chỉ u ng phí kh  tâm, vô ích 

vậy” . Đây là lời giáo huấn chân thật, là tâm đắc đích 

thực của cả đời ông. 

Bạn muốn đoạn ác tu thiện, mà đối với đạo l  đoạn 

ác  tu  thiện  bạn  chưa  đủ  thấu  triệt,  không  thể  hiểu  rõ, 

nên luôn luôn tự cho rằng mình đã làm việc tốt, thực ra 

là  tạo  nghiệp.  Loại  hiện  tượng  này  xưa  nay,  trong  và 

ngoài nước có thể nhìn thấy từng giờ. Đặc biệt là thời 

cận  đại,  người  cận  đại  không  đọc  sách  cổ   (Chúng  ta 

 nên  biết  rằng,  những  ghi  chép  trong  sách  cổ  là  kinh 

 nghiệm  của  lịch  sử,  kinh  nghiệm  của  mấy  ngàn  năm 

 đời đời truyền lại, sai lầm của nó không lớn, độ tin cậy 

 rất  cao.  Nếu  như  chúng  ta  dựa  vào  kinh  nghiệm  một 

 đời  của  mình,  cả  đời  bạn  cũng  chẳng  qua  là  kinh 

 nghiệm của mấy chục năm mà thôi, so với kinh nghiệm 

 mấy ngàn năm của cổ nhân thì kém rất xa , luôn luôn 

tự cho mình là đúng, tự cho là thiện; tạo tác gây ra tai 

họa,  tự  mình  không  thừa  nhận,  cho  rằng  đây  là  thảm 

họa thiên nhiên, liền đùn đẩy trách nhiệm này cho thật 

nhanh, giống như chẳng liên quan gì với ta; nghĩ rằng 



228 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

ta là người đại thiện, nhưng không biết chính mình đã 

làm điều ác. 

Trong các buổi giảng tôi thường nói, kiết hung họa 

phước  của  thế  gian  là  do  ai  tạo?  Người  giác  ngộ  biết 

rằng là chính mình tạo nên. Người mê hoặc thì đùn đẩy 

trách nhiệm này  cho người khác, cho rằng không liên 

quan  gì  với  mình.  Người  giác  ngộ  biết  là  do  chính 

mình tạo nên, chính mình không có làm tốt, chính mình 

lơ  là.  Đặc  biệt  ngày  nay,  bản  thân  chúng  ta  khởi  tâm 

động  niệm,  lời  nói  việc  làm  không  đủ  để  làm  tấm 

gương  tốt  cho  người  thế  gian,  đây  chính  là  bản  thân 

làm điều ác, chúng ta làm chưa đủ tốt. Chư Phật Bồ Tát 

thị  hiện  ở  thế  gian  này  cũng  cảm  thán  như  vậy,  bản 

thân làm chưa được tốt, nên không thể cảm hóa người 

thế gian. Phật Bồ Tát đem trách nhiệm quy về mình, để 

thành tựu đức lớn của chính mình. Tại sao Phật Bồ Tát 

không  thể  độ  người  thế  gian?  Nhà  Phật  thường  nói, 

Thời k  Mạt Pháp “pháp yếu ma mạnh”. Ma cũng làm 

đủ dạng thị hiện, ma dùng đủ thứ dụ dỗ. Người thế gian 

tập  nghiệp,  phiền  não  sâu  nặng,  mê  hoặc  điên  đảo, 

nhận  giả,  không  nhận  thật.  Ma  hùa  theo  sở  thích  của 

họ,  ma dạy người  cái gì vậy?  Dạy người tham sân si, 

dạy người tự tư tự lợi. Giáo pháp của Phật lại hoàn toàn 

tương phản với điều này, nên người thế gian khó tiếp 

nhận. Đây là chân tướng sự thật hiện nay của chúng ta. 

Nhà Phật thường nói:  “Phật không độ người không 

 có duyên” . Chúng sanh không chịu quay  đầu thì Phật 

không có năng lực giúp đỡ họ. Thật sự chịu quay đầu 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

229  

thì  Phật  mới  có  thể  giúp  họ.   hông chịu  quay  đầu  thì 

Phật vẫn phải làm đủ dạng thị hiện, vẫn cứ là khổ tâm 

gợi   ,  hy  vọng  họ  quay  đầu.  Đây  là  đại  từ  đại  bi  của 

nhà Phật, nên nói  “ở trong cửa Phật không bỏ một ai” . 

   Thứ nhất là “Thiện có thật, có giả” 

Tiên sinh Liễu Phàm ở trong “Chân - Giả” đã nêu ra 

một thí dụ. Trước đây, có một số người có học, đi thăm 

Hòa thượng Trung Phong (Hòa thượng Trung Phong là 

người vào thời nhà Nguyên). Trước đây người có học, 

nhiều hay ít đều có xem qua  inh điển của nhà Phật. Họ 

thỉnh  giáo  với  Thiền  sư  Trung  Phong,  nhà  Phật  nói: 

 “Thiện ác báo ứng như bóng theo hình” . Họ nói, hiện 

nay nhìn thấy có người hành thiện, nhưng mà gia đạo rất 

suy;  nhưng  có  người  làm  ác,  mà  gia  nghiệp  vô  cùng 

hưng vượng. Họ nói, nhìn thấy những hiện tượng này, 

nhà  Phật  nói  thiện  ác  báo  ứng  là  giả,  không  phải  thật. 

Mấy câu trả lời của Thiền sư Trung Phong rất hay. Ngài 

nói, phàm phu tình thức chưa có đoạn sạch sẽ, tập khí 

phiền  não  bạn  đều  còn  nguyên,  trí  tuệ  chưa  mở,  đạo 

nhãn chưa mở, thấy thiện cho là ác, thấy ác cho là thiện, 

loại phải trái điên đảo này luôn luôn còn đó mà tự mình 

không  biết  phản  tỉnh,  không  biết  quay  đầu,  ngược  lại 

còn  đi  oán  trời  trách  người,  nói  ông  trời  không  công 

bằng, không có báo ứng. Điều này là sai rồi! Cách nói 

này của Thiền sư Trung Phong là chính xác. 

Hai chữ “Thiện -  c” dường như mọi người chúng 

ta  đều  biết,  nhưng  thật  ra  không  biết  gì  cả.  Có  mấy 



230 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

người thật sự biết được “thiện, ác”? Người thật sự hiểu 

được “thiện, ác”, mới biết đoạn ác, tu thiện. Ngày nay 

họ không có cách gì làm được đoạn ác, tu thiện. Hai chữ 

này  còn  không  biết,     nghĩa  của  hai  chữ  này  sâu  rộng 

không bờ mé, bạn có thể hiểu được bao nhiêu? Thế là 

những người học trò này bèn hỏi Thiền sư Trung Phong: 

 “Theo  Ngài,  cái  gì  là  thiện,  cái  gì  là  ác?” .  Thiền  sư 

Trung Phong bèn hỏi họ:  “Đánh người, mắng người là 

 ác; tán thán người, lễ kính người là thiện, bạn thấy có 

 đúng không?”.  Bọn họ đều đồng  , cho là đúng. Thiền 

sư Trung phong nói, sai rồi! Đây là bạn chỉ nhìn thấy ở 

trên  hiện  tướng,  bạn  chưa  có  quan  sát  tỉ  mỉ.  Nếu  như 

người  này  thật  lòng  yêu  thương  họ,  đánh  mắng  họ  là 

mong  muốn  họ  quay  đầu,  thì  việc  đánh  mắng  họ  là 

thiện. Tán thán họ, lễ kính họ, nếu như là nịnh hót, cầu 

mong nơi họ, hối lộ họ, đó là ác không phải thiện. Chỉ 

nhìn riêng từ trên hình thức bên ngoài thì bạn không thể 

nhìn ra, mà bạn phải quan sát sâu thêm một nấc thì bạn 

mới biết cái gì là thiện, cái gì là ác. 

Tham  tiền  của,  lấy  bừa,  đây  là  ác.  Liêm  khiết,  có 

phẩm hạnh, đây là thiện. Thiền sư Trung Phong trả lời 

phủ  định,  xem  từ  bên  ngoài  thì  chưa  hẳn  như  vậy. 

“Thiện  –  ác”  có  tiêu  chuẩn,  không  kể  tiêu  chuẩn  rất 

cao, là tiêu chuẩn phổ thông. Chúng ta phải biết, phàm 

là việc có ích cho người, có ích cho xã hội, có ích cho 

chúng sanh thì gọi là thiện. Chỉ cần là có ích thì đánh 

họ, mắng họ cũng là thiện. Phàm là việc có ích cho bản 

thân thì chính là ác. Nịnh hót người, bợ đỡ người, loại 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

231  

lễ kính đó chính là ác. Tại sao vậy? Cầu danh vọng lợi 

dưỡng cho mình, đây là vì tư, không phải vì công. 

Người thế gian luôn luôn chỉ thấy bên ngoài, không 

có  nhìn  thấy  dụng  tâm.  Thánh  nhân  thế  xuất  thế  gian 

đều  dạy  cho  chúng  ta  dụng  tâm  như  thế  nào,  làm  thế 

nào  để  có  chủ  tâm  tốt?  Cái  tâm  này  là  lợi  ích  chúng 

sanh, lợi ích xã hội, lợi ích người khác, niệm niệm phải 

giữ loại tâm này thì hạnh của bạn là thiện rồi. Nếu như 

niệm niệm vì bản thân thì tâm này là ác, là tự tư tự lợi. 

Tự tư tự lợi, cho dù làm đủ thứ việc tốt thì vẫn là ác, 

ngạn ngữ gọi là “ham danh ham tiếng”, không phải thật 

thiện. Sau khi chết rồi vẫn phải vào tam đồ, trời người 

còn  không  có  phần.  Đạo  l   này  chúng  ta  không  thể 

không biết. Nếu như trời người mà bạn cũng không có 

phần thì bạn thử nghĩ xem, bạn còn có thể sinh về Thế 

giới  Cực  Lạc  không?  Sinh  về  Thế  giới  Tây  Phương 

Cực Lạc phải là đại thiện. Trong  inh nói cho chúng ta 

rất rõ ràng, đó là nơi   “các bậc thượng thiện cùng hội 

 một chỗ” . Chúng ta chỉ cần tâm thật,   thành, yên tâm, 

can  đảm  mà  làm,  không  nên  do dự.  “Tôi  đem  tâm  tốt 

 làm sự việc này, số tiền đó bị người khác dùng bậy rồi, 

 nên sự việc làm không thành công” . Đó là chuyện của 

họ, không phải là việc của mình. Mỗi người có quả báo 

của riêng mình. 

Thời  gian  trước,  tôi  từ   c  châu  trở  về,  hội  trưởng 

L  nói với tôi, Phước  iến có  một ngôi tự miếu, Lão 

Hòa  thượng  vì  tham  tài,  trên  người  có  tiền,  kẻ  cướp 

biết  được  nên  đem  Lão  Hòa  thượng  giết,  lấy  cắp  của 



232 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Lão Hòa thượng 30 vạn nhân dân tệ rồi trốn về phương 

Bắc. Nhưng không bao lâu người này bị bắt, sau khi bị 

bắt về đương nhiên là bị tử hình. Số tiền của này là do 

Lão Pháp sư Đàm Thiền ở bên này của chúng ta bố thí 

để ông dùng xây chùa. Pháp sư Đàm Thiền biết sự việc 

này, gật đầu, cảm thán:  “Thật đáng tội! Mỗi người có 

 quả báo của riêng mình” . Pháp sư Đàm Thiền phát tâm 

xây chùa, đây là thuần thiện, không có một chút ác  , 

ác tâm. Các anh thấy tiền, khởi   giết người, cướp của, 

đó là tội ác của các anh, hoàn toàn không phải Pháp sư 

Đàm  Thiền  có     hãm  hại  người.  Ở  trong  đây  một  số 

quả báo thiện ác chúng ta phải hiểu rõ. Huống hồ Pháp 

sư Đàm Thiền khi trao số tiền này đã nói rất rõ ràng, rất 

minh  bạch rằng:  “Tôi bố thí cho bạn là nhân quả của 

 tôi. Sự tạo tác của bạn, tương lai nhận quả báo là nhân 

 quả  của  bạn” .  Lời  nói  này  nói  rõ  ràng  như  vậy,  nói 

minh  bạch  như  vậy.  Mỗi  người  có  nhân  quả  báo  ứng 

riêng  của  mình,  không  ai  thay  thế  cho  ai  được.  Cho 

nên, niệm niệm vì lợi ích chúng sanh thì tâm này là tâm 

thiện, là tâm tốt. Tuyệt đối không có tư dục ở trong đó, 

quyết không cầu báo đáp, đây là chân thiện. Hơn nữa, 

hành  thiện  không  có  điều  kiện,  vô  điều  kiện  là  chân 

thiện; có điều kiện là giả thiện, không phải chân thiện. 

Ngày nay, chúng ta nhìn thấy nhiều người làm một 

chút việc tốt đều kèm theo rất nhiều điều kiện, cho nên 

quả  báo  không  tốt.  Phàm  là  bố  thí  vô  điều  kiện,  cúng 

dường vô điều kiện thì tự mình tâm địa thanh tịnh. Vô 

vi mà làm thì quả báo hậu hĩ, phước báo lớn. Những l  



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

233  

này ở trong  inh Phật nói rất nhiều, Nho gia, Đạo gia 

nói  cũng  không  ít.  Những  việc  này  xưa  nay,  trong  và 

ngoài  nước,  nếu  như  chúng  ta  bình  tĩnh  một  chút, 

khách quan một chút, thì ở trong hoàn cảnh hiện thực, 

bạn sẽ nhìn thấy rất rõ ràng, rất minh bạch. 

Thật  sự  nếu  muốn  hành  thiện  thì  phải  hành  công 

phu ở trên tâm địa. Đề  inh của “ inh Vô Lượng Thọ” 

quá hay:  “Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác”.   hởi tâm 

động  niệm  tương  ưng  với  năm  chữ  này,  lời  nói  việc 

làm tương ưng với năm chữ này là chân thiện. Nếu như 

đi ngược lại với năm chữ này, thì thiện sẽ không chân, 

sẽ không thuần. Làm thế nào có thể tương ưng với năm 

chữ này? Đây là chỗ chúng ta cần hiểu rõ, cần học tập. 

hông chỉ là đã đặt nền móng ở trên đường Bồ Đề, mà 

trong đạo l  làm người, đây cũng là căn bản. 

Hai  chữ  “Thiện  –   c”  này,  chúng  ta  không  thể 

không dùng một chút thời gian để thảo luận. Chúng ta 

dựa  vào  cương  lĩnh  của  cư  sĩ  Liễu  Phàm  làm  nghiên 

cứu  một thời gian, dùng cái này làm  cơ sở, phát triển 

nó rộng ra thêm thì đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức 

có thể sẽ thu được một chút hiệu quả. Nếu không tham 

cứu tỉ mỉ sâu sắc thì e rằng chúng ta hiểu điên đảo hai 

chữ “Thiện –  c”, tạo tội nghiệp đầy người mà tự mình 

vẫn cho rằng đang tu thiện. Đó là quá đỗi sai lầm! 

Chúng ta đã giảng đến  “Thiện, có thật, có giả”  mà 

trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” đã nói, chúng ta giới thiệu 

qua rồi. 



234 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

   Thứ hai là “Thiện có đoan, có khúc” 

Đoan  là  ngay  thẳng,  khúc  là  cong  vẹo.  Sao  gọi  là 

ngay  thẳng?  Thực  tế  mà  nói,  một  người  giác  ngộ, 

người hiểu biết, tiêu chuẩn thiện ác của họ không giống 

như  người  thế  gian  chúng  ta.  Nói  thật  ra,  tiêu  chuẩn 

thiện  ác  khác  nhau  rất  nhiều.  Từ  trong  Phật  pháp  mà 

nói, “tứ giáo” khác nhau, đã không giống nhau. Trong 

51 cấp bậc của Bồ Tát Đại Thừa, hay nói cách khác, đã 

có 51 loại tiêu chuẩn khác nhau. Những điều mà Thánh 

nhân  thế  xuất  thế  gian  nói  cho  chúng  ta  phần  lớn  là 

nguyên  l ,  nguyên  tắc.  Trong  những  lời  nói  này    

nghĩa rất sâu, rất rộng. Bạn phải thể hội thật tỉ mỉ, phải 

thực tiễn ngay trong đời sống. Từ trong thực tiễn, bạn 

sẽ có sự quan sát sâu hơn, sau đó mới biết được, trong 

sách  vở  của  cổ  Thánh  tiên  Hiền,  từng  câu  từng  chữ 

hàm  chứa  vô  lượng  nghĩa.  Từ  đó  mới  có  thể  thể  hội 

được, tất cả pháp mà Phật nói là rộng lớn, uyên thâm. 

Nói  đến  “đoan  –  khúc”,  ở  trong  đây  đã  nói  mấy 

nguyên tắc vô cùng quan trọng, đó là:   “Tâm của bạn 

 chánh thì hạnh của bạn s  chánh; tâm bất chánh, tạo 

 ra  những  dáng  v   đó,  làm  như  thế  nào  cũng  là  bất 

 chánh,  cũng  là  cong  vẹo” .  Cho  nên,  nguồn  gốc  là  ở 

trong  tâm  địa.  Tiên  sinh  Liễu  Phàm  đã  đưa  ra  cho 

chúng ta ba nguyên tắc. 

 Nguyên tắc thứ nhất, “Tâm thuần túy cứu đời”. 

Chúng  ta  có  hay  không?  Tuyệt  đối  không  có    

niệm  tự  tư  tự  lợi,  mà  niệm  niệm  vì  chúng  sanh,  đặc 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

235  

biệt  là vì  chúng  sanh  khổ nạn.  Hiện nay  thế  gian tai 

nạn  mỗi  ngày  một  nhiều hơn,  mỗi  ngày  một  nghiêm 

trọng  hơn.  Tai  nạn  hình  thành  như  thế  nào  vậy?  Dĩ 

nhiên là do cộng nghiệp gây nên. Cộng nghiệp là hình 

thành như thế nào? Cổ Thánh tiên Hiền chúng ta gọi 

là   “không  được  giáo  dục” .   hông  được  giáo  dục, 

không  có  người  dạy  họ  thì  đương  nhiên  họ  sẽ  thuận 

theo  phiền  não,  thuận  theo  tư  dục,  vậy  liền  tạo  vô 

lượng vô biên tội nghiệp. Niệm niệm đều là tự tư tự 

lợi, hoàn toàn không hề nghĩ đến người khác, tạo cái 

nghiệp  này  rất  nặng.  Hôm  qua  trên  báo  có  đăng  tin 

(tôi  rất  ít  xem  báo,  chỉ  thỉnh  thoảng  xem  tiêu  đề),  ở 

Đài Loan số lượng phá thai năm nay là 400 ngàn lần, 

năm ngoái là 320 ngàn (tăng thêm 80 ngàn). Điều này 

thật khủng khiếp! Trong Phật pháp, Phật nói phá thai 

chắc  chắn  đọa  địa  ngục,  vì  tội  giết  người.  Bạn  biết 

rằng,  một  năm  giết  400  ngàn  người  (năm  ngoái  320 

ngàn  người),  những  oan  hồn,  oan  gia  trái  chủ  này 

nhiễu  loạn  ở  trong  xã hội,  thì  xã hội  của bạn sao  có 

thể thái bình, sao có thể ổn định được? Quỷ thần đang 

làm  loạn,  quá  đáng  sợ!  Đây  quả  đúng  là  chúng  ta 

chưa có làm hết trách nhiệm giáo dục. 

Vào  thời  xưa,  ở  nhà  có  cha  mẹ  dạy  bảo,  trong 

trường  học  có  thầy  cô  hướng  dẫn.  Nền  giáo  dục  vào 

thời xưa không giống như nền giáo dục hiện nay. Nền 

giáo  dục  hiện  nay  là  truyền  thụ  năng  lực  k   thuật, 

truyền thụ k  thuật công nghệ. Nền giáo dục vào thời 

xưa  là  dạy  bạn  làm  người  như  thế  nào,  dạy  bạn  đối 



236 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nhân xử thế, dạy bạn làm sao sống một đời sống hạnh 

phúc m  mãn, không những đời này hưởng phước, mà 

đời sau vẫn hưởng phước, đời đời kiếp kiếp không mất 

phước báo. Đây là nền giáo dục của cổ nhân. 

Chúng ta thử xem, giáo dục hiện đại dạy bạn điều 

gì  vậy?  Chỉ  toan  tính  chút  xíu  lợi  nhỏ  trước  mắt. 

hông  cần  nói  đời  sau,  ngay  cả  lợi  ích  năm  tới  còn 

không  biết,  cũng  không  hề  đếm  xỉa  đến.  Đời  sống 

như vậy, các vị thử nghĩ có   nghĩa gì chứ? Mỗi ngày 

tạo tác tội nghiệp cực nặng thì tiền đồ tương lai là ở 

ba đường ác. Tình trạng của ba đường ác, các vị đọc 

inh điển rất nhiều, trong  inh điển chắc chắn không 

có nói lời lừa gạt người. Trong “ inh  im Cang” nói 

rất hay:  “Như Lai là bậc chân ngữ, bậc thật ngữ, bậc 

 như  ngữ,  bậc  bất  cuồng  ngữ,  bậc  bất  dị  ngữ” ,  từng 

câu  đều  là  chân  thật.  Chúng  ta  có  cảm  giác  thấy  sự 

đáng sợ của địa ngục, sự khủng khiếp của ba đường 

ác  hay  không?  Một  chút  lợi  ích  trước  mắt  này  có 

đáng  gì  đâu?  Trước  mắt  thiệt  thòi  một  chút  có  đáng 

gì?  Nên  suy  nghĩ  nhiều  về  tiền  đồ.  Cho  nên,  Thánh 

nhân dạy chúng ta tích lũy công đức. Tích đức chính 

là giữ tâm tốt; bồi công chính là nói lời hay, làm việc 

tốt.  Tốt  chính  là  thiện.  Niệm  niệm  phải  giữ  cái  tâm 

lợi ích xã hội, lợi ích chúng sanh, lợi ích người khác. 

Nếu như có một niệm vì bản thân thì đó là bất thiện, 

đó chính là “khúc”, không phải “đoan”. Phải giữ cái 

tâm này, phải làm những sự việc này. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

237  

 Nguyên  tắc  thứ  hai,  m i  niệm  phải  có  cái  tâm 

 chân  thật  yêu  thương  người  khác,  giống  như  người 

 mẹ hiền yêu thương con cái của mình. 

Đặc biệt là khi con trẻ vào khoảng vài ba tuổi, cha 

mẹ  yêu  thương,  cha  mẹ  chăm  sóc,  có  thể  đem  tâm 

thương yêu này  mở rộng đến yêu thương tất cả chúng 

sanh. Nói lời thành thật, hiện nay cái tâm của bậc làm 

cha mẹ yêu thương con cái không bằng trước đây, bởi 

vì hiện nay cha mẹ phần lớn đều có nghề nghiệp, đều 

có việc làm, luôn luôn đem con cái ủy thác cho người 

giúp việc trong nhà chăm sóc. Các vị thử nghĩ, còn có 

tâm  thương  yêu  hay  không?   hông  thể  nói  có  tâm 

thương  yêu  được!  Tương  lai  con  cái  lớn  lên  có  tình 

thân hay không? Tình thân sẽ bị giảm đi rất nhiều. 

Đại  Sư  Ấn  Quang  ở  trong  “Văn  Sao”  cật  lực  chủ 

trương:  “Phụ nữ, sự nghiệp vĩ đại nhất của họ, cống 

 hiến lớn nhất của họ đối với tất cả chúng sanh, đối 

 với  quốc  gia  x   hội,  đối  với  dân  tộc  chính  là  chăm 

 sóc con cái”.  Toàn tâm toàn lực chăm sóc, bồi dưỡng 

chúng,  con  cái  của  bạn  có  tài  đức,  con  cái  của  bạn 

hiểu biết, đây chính là rường cột của quốc gia, của xã 

hội.  Làm  thế  nào  để  bồi  dưỡng?  Do  mẹ  bồi  dưỡng 

giáo  dục.  Ấn  Tổ  nói,  hiện  nay  sự  nghiệp  vĩ  đại  nhất 

của  phụ  nữ đã  vứt  bỏ  rồi,  họ  không  làm,  họ  tìm  một 

công  việc  nhỏ  ở  trong  xã  hội,  đây  là  điên  đảo.  Cho 

nên, tiêu chuẩn đúng, sai của các bậc Thánh Hiền quả 

thật không giống như người thế gian chúng ta, họ nhìn 

rất xa, nhìn rất sâu. 



238 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Tình mẹ, tình thân là được bồi dưỡng từ nhỏ. Giai 

đoạn trẻ con là giai đoạn ảnh hưởng sâu sắc nhất trong 

quá trình một đời của một con người. Dứt khoát không 

nên cho rằng trẻ nhỏ không biết gì, đây là bạn sai rồi! 

Cách nghĩ, cách nhìn này của bạn là hoàn toàn sai! Tuy 

chúng  còn  nhỏ,  một  tuổi,  hai  tuổi,  thậm  chí  còn  chưa 

biết nói, nhưng chúng thấy ở trong mắt, nghe ở lỗ tai, 

gọi là  “Tập thành từ nhỏ, trở thành thiên tính”. 

Xã hội hiện nay, vợ chồng ly hôn quá nhiều, không 

có con cái thì thôi, nếu có con cái thì điều này đối với 

con  cái  là  tổn  thương  lớn  nhất,  tạo  nên  ấn  tượng  xấu 

nhất. Họ không biết sự đáng sợ của quả báo ly hôn, họ 

không  có  chịu  trách  nhiệm  đối  với  xã  hội,  đối  với  an 

toàn của thế giới. Vào thời xưa, chúng tôi chỉ có nghe 

nói kết hôn, hoàn toàn không hề nghe nói ly hôn. Cho 

nên xã hội đó ổn định, hòa bình lâu dài. Đạo l  ở đâu 

vậy? Đạo l  ở gia đình m  mãn, cho nên mới có xã hội 

ổn  định  phồn  vinh,  mới  có  quốc  gia  giàu  mạnh.  Hiện 

nay  không  có  người  dạy,  không  có  người  hiểu  được 

đạo l  này. Ngẫu nhiên thử xem sách cổ thì liền nói cái 


thứ  này  đã  lỗi  thời  rồi,  không  hợp  thời  đại,  cần  phải 

đào  thải.  Những  thứ  này  đem  đào  thải,  còn  cái  mà 

chúng  ta  hiện  nay  nhận  là  gì  vậy?  Là  thiên  tai  nhân 

họa! Thế gian có rất nhiều người nói ngày tận thế. Từ 

bỏ lời giáo huấn của Thánh Hiền thì ngày tận thế liền 

hiện  tiền  ngay.  Cho  nên  phải  có  tâm  chân  thật  yêu 

thương  người  khác,  phải  có  tâm  chân  thật  chăm  sóc 

người khác. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

239  

 Nguyên tắc thứ ba, “Thành kính”. 

Thuần  là  tâm  chân  thành,  cung  kính,  tất  cả  thiện 

nghiệp mà bạn làm tương đồng với Thánh Hiền, đây là 

đoan. Nếu như tương phản, trái ngược lại với điều này, 

như không có thành  , không có   kính trọng, không có 

tâm thương yêu, không có tâm cứu đời, giúp đỡ người 

khác  thật  sự  thì  tất  cả  thiện  pháp  đã  tu  đều  bất  đoan. 

Những sự việc này khi nói thì dễ dàng, khi làm thì khó. 

hó ở chỗ nào vậy?  hó bởi chúng ta hoàn toàn không 

có tiếp nhận nền giáo dục này.  ưa nay không có nghe 

ai  giảng  qua,  nên đã  bị  tập  tục  cảm  hóa  rồi,  “sai  mãi 

 thành  đúng!” .  Ngày  nay  nghe  đến  cách  nói  này  cảm 

thấy  rất  k   lạ.  Trong  đời  quá  khứ  bạn  có  thiện  căn 

phước  đức,  nghe  đến  thì  cảm  thấy  rất  hay,  nhưng  mà 

vẫn cứ không làm được. Vì sao không làm được?  em 

thấy đại chúng xã hội không làm theo cách này, nếu ta 

làm như thế này thì chẳng phải ta bị thiệt thòi rồi sao? 

Một  chút  thiệt  thòi  cũng  không  chịu.  Tại  sao  không 

chịu  thiệt  thòi  vậy?  Vì     niệm  tự  tư  tự  lợi  quá  mạnh. 

Niệm niệm đều đem lợi ích của mình đặt lên hàng đầu. 

Chư Phật Bồ Tát, Thánh Hiền thế gian là đem lợi ích 

của chúng sanh đặt lên hàng đầu. Điều này hoàn toàn 

tương phản với chúng ta. Người đem lợi ích xã hội đặt 

lên  vị  trí  hàng  đầu,  bản  thân  s n  sàng  chịu  thiệt  thòi, 

s n sàng hy sinh dâng hiến, đây là Phật Bồ Tát. Cách 

làm này là không thiệt thòi, phước về sau vô cùng. Bạn 

ngày  nay  giành  một  chút  phần  hơn  với  người  khác, 

trước mắt dường như được một chút lợi ích, nhưng về 



240 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

sau tai họa vô cùng, chắc chắn đọa tam đồ. Đọa tam đồ 

thì dễ, nhưng thoát khỏi tam đồ thì không dễ dàng. Bạn 

phải luân hồi nhiều kiếp, phải thọ khổ nhiều kiếp. 

   Thứ ba là “Thiện có âm, có dương” 

Âm, dương thì dễ hiểu. Bạn hành thiện người khác 

đều biết, đây gọi là dương thiện. Bạn làm ác, đem việc 

ác che giấu, tìm mọi cách che đậy, không để người ta 

biết,  cái  ác  này  gọi  là  âm  ác.  Nếu  như  chúng  ta  làm 

những việc dương thiện, âm ác, thế thì quả báo khủng 

khiếp  là  ở  trong  tam  đồ,  là  địa  ngục khổ nhất,  vì  làm 

việc địa ngục. Cho nên Thánh nhân dạy chúng ta phải 

 “dương  ác,   n  thiện” ,  phải  tích  âm  đức.  Làm  tất  cả 

việc  thiện  không  cần  để  người  khác  biết  thì  cái  thiện 

này mới tích được dày, quả báo thù thắng. Tạo việc ác 

thì  cần  phải  nên  để  người  ta  biết.  Phật  dạy  chúng  ta 

phải  “phát  lồ  sám  hối”,  không  hề  mảy  may  che  giấu, 

nói ra tất cả và chịu sự chỉ trích của đại chúng xã hội. 

Chỉ trích chính là  quả báo, báo hết rồi thì ác báo hết. 

Thiện ẩn tàng ở bên trong, cái phước này dày biết bao. 

Người thế gian thì hoàn toàn tương phản với điều này, 

làm việc xấu thì che giấu; việc tốt thì mong muốn mọi 

người thảy đều biết đến, ai cũng tán thán họ, vừa báo 

đã  hết  rồi.  Cho  nên  thiện  tích  không  được  bao  nhiêu, 

mà  ác  tích  vô  cùng  sâu  dày.  Tương  lai  họ  phải  nhận 

quả báo gì thì không cần nói, chúng ta cũng đã biết rồi. 

Phật dạy chúng ta sám hối,  hổng Lão Phu Tử dạy 

chúng ta sửa lỗi, trong tôn giáo cũng dạy chúng ta sám 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

241  

hối,  giãi  bày.  Chúng  ta  đối  với  những  lời  giáo  huấn 

này,   nghĩa chân thật ở trong đó không hiểu. Nếu bạn 

hiểu được thì giống như trong “ inh Hoa Nghiêm” đã 

nói:   “Bạn  thật  sự  liễu  tri  thì  bạn  s   y  giáo  phụng 

 hành” . Bạn vẫn không làm được, vẫn cứ làm việc hồ 

đồ như xưa là do bạn không hiểu rõ, không sáng tỏ đạo 

l   và  chân  tướng  sự  thật  này.  Người  khác  chỉ  ra  cho 

bạn,  bạn  vẫn  không  phục,  bạn  vẫn  muốn  ngụy  biện. 

Phật  pháp  cũng  quan  tâm  đến  thể  diện  nhân  tình,  tiếp 

nhận  người  khác  phê  bình.  Phật  đã  chỉ  định  ra  một 

ngày, khi an cư kiết hạ viên mãn, ở trong buổi lễ “Pháp 

Hội Tự Tứ” có thể tiếp nhận bất k  người nào chỉ trích 

lỗi lầm  của bạn. Nhưng lúc thường ngày đều bảo bạn 

tự mình sám hối, không có người khác nói lỗi của bạn. 

Thật  ra  người  khác  nói  lỗi  lầm  của  chúng  ta  là  rất 

tốt, vì họ giúp chúng ta cầu sám hối, đó chính là thiện 

tri thức chân chánh. Thế nhưng, có mấy ai vui lòng tiếp 

nhận người khác nói lỗi lầm của mình?  hông những 

không thu được hiệu quả tích cực, ngược lại đã kết oán 

thù. Cho nên, người thế gian gặp mặt lẫn nhau thì chỉ 

có tán thán, không hề nói lỗi lầm. Trước đây, người nói 

lỗi lầm của bạn là ai vậy? Là cha mẹ, thầy cô. Họ có 

trách nhiệm dạy bảo bạn, nhìn thấy bạn có lỗi lầm, họ 

nói  cho  bạn.  Giữa  bạn  học  cũng  rất  ít  nói  lỗi  lầm  lẫn 

nhau,  huống  hồ  người  ngoài,  vì  không  muốn  kết  oán 

với người ta. Ở trong Phật pháp chỉ có một ngày “Tự 

tứ”,  một năm chỉ có một ngày này. Cho nên chúng ta 

phải hiểu rõ, phải biết thiện phải tích như thế nào, công 



242 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

phải  bồi  ra  làm  sao,  làm  thế  nào  đoạn  ác  tu  thiện. 

Thành tựu thân phước đức chân chánh của mình thì đời 

sống của chúng ta sẽ hạnh phúc, tự tại. 

   Thứ tư là “Thiện có đúng, có sai” 

15Thiện có thật, có giả; có đoan, có khúc; có âm, có 

dương;  có  đúng,  có  sai;  có  lệch,  có  ngay;  có  nửa,  có 

đầy. Nếu bạn nhận thức không rõ ràng, thấy ác cho là 

thiện, thấy thiện cho là ác (sự việc này thường hay xảy 

ra  và  rất  có  thể  đã  xảy  ra  ngay  trên  chính  bản  thân 

mình), thì điều mà mình cả đời mong cầu là  đoạn ác tu 

 thiện, nhưng trên thực tế việc mình làm là  đoạn thiện 

 tu  ác,  hoàn  toàn  tương  phản.  Cho  nên,  Phật  ở  trong 

inh luận rất cảm khái nói là  “Kẻ đáng thương hại!” . 

Những người này thật sự đáng thương, ngay cả đúng - 

sai, thiện - ác còn không phân biệt rõ ràng. Lời của L  

lão sư trước đây nói càng khiến người ta tỉnh ngộ, Ngài 

nói:   “Không  những  tà  chánh,  thị  phi  bạn  không  có 

 năng  lực  phân  biệt,  mà  lợi  hại  bày  ngay  trước  mắt, 

 bạn cũng không nhận biết” , cho nên tạo nghiệp, chịu 

báo ứng rất khổ. Vũ trụ nhân sanh, việc trong trời đất, 

không  những  Phật  pháp  nói  rất  rõ  ràng,  nói  rất  thấu 

triệt  mà  Thánh  Hiền  của  thế  gian  nói  cũng  không  ít. 

Những lời mà họ nói có phải là lời chân thật không? 

Từ xưa đến nay trên thế giới này, lịch sử của Trung 

Quốc là tương đối hoàn chỉnh. Từ Hạ – Thương – Chu 

tam  đại  cho  mãi  đến  hiện  nay  đều  có  ghi  chép  tỉ  mỉ, 



15 Bắt đầu đĩa 15 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

243  

chính xác. Chúng ta gọi là tín sự, tức là có thể tin cậy 

được, đặc biệt là đối với ghi chép về nhân quả báo ứng 

thì càng tỉ mỉ và chính xác hơn. Từ những sự thật này, 

chúng ta đã chứng minh được là giáo huấn của Phật Bồ 

Tát, của cổ Thánh tiên Hiền là chân thật, không dối. Ở 

trong thiện – ác luận đúng sai, người xưa có tiêu chuẩn, 

họ nói:  “Không nói hiện tại, mà nói về sau” . Cái nhãn 

quan này là nhìn rất sâu, thấy rất xa. Rốt cuộc là thiện 

hay  ác,  không  phải  nhìn  bề  ngoài,  không  phải  xem 

trước mắt  mà là “về sau”, dùng cách nói hiện nay mà 

nói  là  xem  sức  ảnh  hưởng  của  họ  đối  với  xã  hội,  đối 

với không gian và thời gian, phải từ chỗ này mà quan 

sát. Trước mắt là việc thiện, là việc tốt, nhưng mà ảnh 

hưởng có thể không tốt. 

Chúng  ta  nêu  ra  một  ví  dụ  để  nói,  cư  sĩ  Vương 

Long  Thư  hội  tập  “ inh  Vô  Lượng  Thọ”  là  việc  tốt, 

bao  nhiêu  người  tán  thán,  Ngụy  Mặc  Thâm  cũng  hội 

tập  “ inh  Vô  Lượng  Thọ”.  Bản  hội  tập  của  cư  sĩ 

Vương  được  tiếp  nhận  vào  trong  “Long  Tạng”.  Vào 

thời xưa, viết sách mà có thể nhập vào Tạng thì đó là 

bản thiện được mọi người công nhận, nhưng tại sao Ấn 

Quang Đại Sư lại phê bình nghiêm khắc đối với ông? 

Vì ông đem chữ của nguyên bản dịch sửa đổi rồi. Chữ 

mà  ông  sửa  đổi,  sửa  rất  hay,  đây  là  thiện,  nhưng  Ấn 

Quang Đại Sư nói là ác.  c ở chỗ nào vậy? Ấn Quang 

Đại Sư nhìn thấy cái hại về sau, chính là sự ảnh hưởng 

của nó. Vương Long Thư có thể sửa  inh, tôi cũng có 

thể sửa  inh, bạn cũng có thể sửa  inh, mỗi người đều 



244 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

đem   inh  điển  chỗ  không  hợp     của  mình  sửa  một 

chút, vậy thì  inh này lưu truyền đến đời sau là đã thay 

đổi hoàn toàn rồi! Sự phản đối của Ấn Quang Đại Sư 

không phải là phản đối ông không thể hội tập, hội tập 

hoàn toàn không bị phản đối, mà là không được sửa đổi 

chữ  ở  trong   inh.  Chữ  ở  trong   inh  cho  dù  dùng 

không  hay  cũng  không  được  sửa,  vì  khi  sửa  sợ  ảnh 

hưởng đến. Vương Long Thư sửa thì không có vấn đề 

gì, ông là người có tri thức, có tu trì, thật sự có thể sửa 

tốt. Chúng ta, người đời sau nhìn thấy, lại nghĩ: “Ông 

 sửa được thì tôi cũng sửa được.  Tôi thấy câu này đọc 

 không suông, là trình độ tôi không đủ, tôi đem cái chữ 

 khó  này  sửa  thành  chữ  khác  cho  dễ  đọc” .  Cứ  theo    

của  mình  mà  sửa,  thế  có  nguy  hiểm  không?  Cho  nên 

không thể tùy tiện theo   của mình, tùy tiện theo   của 

mình là sai rồi. Ngay cả như Vương Long Thư, Ngụy 

Nguyên,  những  bậc  đại  hiền  như  vậy  mà  Ấn  Quang 

Đại Sư còn quở trách họ (nhưng đối với Tịnh Độ tông, 

quả thật là họ có cống hiến, rất có công lao). Chính vì 

vậy mà bản hội tập thứ ba của lão cư sĩ Hạ Liên Cư ra 

đời. Bản hội tập này tránh được lỗi lầm của những bản 

trước, có ưu điểm, không có khuyết điểm, cho nên mọi 

người gọi là bản hoàn thiện của “ inh Vô Lượng Thọ”. 

Bản hoàn thiện này có rất nhiều ưu điểm. 

Trong  mười  mấy  năm  gần  đây,  phong  khí  niệm 

Phật  của  các  đồng  tu  học  Phật  trên  toàn  thế  giới  đã 

được khơi dậy. Nguyên nhân của sự khơi dậy này là do 

bản  hội  tập  của  lão  cư  sĩ  Hạ,  có  rất  nhiều  người  đọc 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

245  

bản hội tập này vãng sanh tướng lành hiếm có. Chúng 

ta  đã  tận  mắt  nhìn  thấy  như  ở  khu  vực  Singapore, 

Malaysia,  còn  chính  tai  nghe  thấy  thì  quá  nhiều,  quá 

nhiều rồi. Chúng ta phải từ chỗ này mà nhìn đúng sai, 

đây là nêu ra một sự việc, lấy đó mà suy ra. Trong đời 

sống thường ngày, những hành vi tạo tác của chúng ta 

nhất  định  phải  quan  sát  thật  k   sự  ảnh  hưởng  của  nó 

đối  với  chung  quanh,  ảnh  hưởng  đối  với  xã  hội,  ảnh 

hưởng  đối  với  đời  sau  (chỗ  này  thông  thường  gọi  là 

ảnh hưởng đối với lịch sử), chúng ta phải biết. 

Nhìn  xa  thêm  chút  nữa,  chúng  ta  thấy  vào  thời  đại 

hổng Lão Phu Tử, có rất nhiều chư hầu biểu hiện cầm 

quyền trị nước của họ hoàn toàn không theo   nguyện 

của con người. Phu Tử chu du các nước, hy vọng có chư 

hầu có thể nhận biết Ngài, có thể trọng dụng Ngài. Ngài 

có  thể  giúp  chư  hầu  trị  quốc bình thiên hạ. Ngài  có  trí 

tuệ, có bản lĩnh này. Các chư hầu tiếp kiến Ngài đều tán 

thán Ngài, nhưng không có người nào dùng Ngài. Ngài 

đành phải trở về quê nhà để dạy học. Chúng ta muốn hỏi 

một chút, tại sao Ngài không làm cuộc cách mạng? Tại 

sao  không  lật  đổ  chính  quyền  cũ  đó,  rồi  lên  thay  thế? 

Phu Tử không làm việc này, không phải vì Ngài không 

có năng lực, trong số học trò của Ngài có đến 3.000 đệ 

tử,  27  bậc  hiền  tài.  Chúng  ta  ngày  nay  thử  mở  cuốn 

Luận Ngữ ra xem, các loại nhân tài đều có. Phu Tử có 

thể làm, hơn nữa đó là một việc làm tốt, nhưng mà ảnh 

hưởng về sau không tốt, sẽ tạo nên ảnh hưởng tiêu cực 

cho lịch sử.  hông hài lòng đối với một chính quyền thì 



246 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

liền muốn nổi lên lật đổ nó. Bạn phải biết bao nhiêu tài 

sản,  mạng  sống  của  con  người  sẽ  bị  tiêu  mất  trong 

khoảng  một  niệm  của  bạn,  tội  lỗi  này  nặng  cỡ  nào? 

Thỏa  mãn  dục  vọng  của  một  mình  bạn,  để  bao  nhiêu 

người phải gặp nạn, việc này không được làm. Họ cầm 

quyền trị nước, tuy không thể hoàn toàn theo   nguyện 

của  con  người,  nhưng  chưa  đến  lúc  cần  phải  lật  đổ. 

Cách mạng Thang Vũ đó là bất đắc dĩ, vì Ân Trụ Vương 

thật sự quá hư đốn, không coi bá tánh là con người nữa 

thì cuộc cách mạng này là điều nên làm. Một người cầm 

quyền, chưa có đến lúc này. Cho nên chư Phật Bồ Tát, 

đại  Thánh  đại  Hiền  đều  cầu  mong  xã  hội  ổn  định,  thế 

giới  hòa  bình.  Thể  chế  bất  thiện  thì  cứ  từ  từ  sửa  đổi. 

Đây đều là hiểu được thiện - ác, hiểu rõ đúng - sai. 

Người  biết  nhìn  xa  trông  rộng  là  Thánh  nhân.  Tuy 

hổng  Tử  là  người  thuộc  giới  bình  dân,  thành  tựu  của 

Ngài là dạy học, nhưng sự ảnh hưởng của Ngài mãi đến 

ngày  nay  (hơn  2.500  năm  rồi),  và  hơn  nữa  còn  ảnh 

hưởng rộng đến toàn thế giới. Trên thế giới ngày nay, bất 

k  một quốc gia khu vực nào, khi nhắc đến  hổng Lão 

Phu Tử thì mọi người đều biết, đều có thể sinh khởi tâm 

tôn kính. Chúng ta thử nghĩ, người ta nhìn sự việc như 

thế nào, xử l  sự việc ra làm sao? Dường như đúng, mà 

sai, rất khó phân biệt; dường như thiện, mà ác và cũng có 

dường như ác, mà thiện. Vẻ bề ngoài nhìn thấy bất thiện 

nhưng  mà  ảnh  hưởng  thiện.  Do  đây  có  thể  thấy,  tiêu 

chuẩn của bậc Thánh Hiền đối với thị phi, thiện ác không 

giống như chúng ta. Chúng ta cần lưu   điều này. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

247  

   Thứ năm là “Thiện có ngay, có lệch” 

Sao gọi là ngay, lệch? 

Ở trong đây cũng nêu ra một câu chuyện Lữ Văn Ý 

Công.  Ông  là  Tể  tướng  thời  ấy,  nhưng  đã  nghỉ  hưu. 

hi ông nghỉ hưu trở về nhà, người trong làng đương 

nhiên  đối  với  ông  đều  tôn  kính.  Trong  làng  có  người 

uống rượu say, đối với Tể tướng Lữ rất không có lễ độ, 

nói  năng  thô  lỗ,  sỉ  nhục  Tể  tướng.  Tể  tướng  rất  độ 

lượng, không tranh cãi với anh ta, bỏ qua, tha thứ cho 

anh ta. Trải qua một năm, nghe nói người này phạm tội 

bị xử tử hình, bị giam vào trong lao ngục. Lúc này Lữ 

Công cảm thấy rất áy náy và tự nghĩ:   “Lúc anh ấy sỉ 

 nhục ta, nếu ta đem anh ấy đến cửa quan để trị tội thì 

 anh ta s  không đến nỗi có tạo ác lớn như vậy” . Lúc ấy 

chỉ là một niệm tâm nhân hậu, ông đã tha thứ, bỏ qua, 

không  biết  anh  ta  về  sau  tạo  lỗi  lầm  càng  lớn  hơn. 

Giống  như  những  chỗ  này,  chúng  ta  trong  đời  sống 

thường  ngày  cũng  thường  hay  nhìn  thấy,  lỗi  lầm  nhỏ 

không trừng trị, dần dần sẽ nuôi thành ác lớn. Hơn nữa 

sự  ảnh  hưởng  này  không  tốt,  hình  thành  mỗi  người 

dám tạo ác thì xã hội này làm sao có thể ổn định được. 

Nho, Phật là sư đạo. Ngày nay chúng ta cật lực đề 

xướng  “Học vi nhân sư, hành vi thế phạm” . Tám chữ 

này  là  do  Đại  học  Sư  Phạm  Bắc   inh  đề  ra,  tôi  nhìn 

thấy  rất  hay.  Phải  đem  tám  chữ  này  phát  triển  mạnh 

lên, lưu hành đến toàn thế giới, không giới hạn ở Bắc 

inh.  Chúng  tôi  hằng  ngày  đang  giảng,  các  đồng  tu 



248 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

mỗi ngày cũng đều đang nghe, nhưng bạn có cái   thức 

này hay không? Nếu như có   thức này là bạn đang tích 

đức, đức hạnh chân thật ở trong tâm bạn có rồi. Bạn có 

thể  đem     thức  này  thực  hiện  vào  trong  đời  sống 

thường  ngày,  đó  là  bạn  đang  tích  công,  tích  lũy  công 

đức là như vậy mà thành tựu. Chúng ta khởi tâm động 

niệm, hành vi tạo tác có thể tạo nên tấm gương tốt cho 

xã  hội  hay  không?  Phải  giữ  cái  tâm  này,  phải  hành 

động như vậy thì bạn đúng rồi. Cho nên, bạn nhất định 

phải  thường  xuyên  nghĩ  cách  làm  này  của  ta  có  ảnh 

hưởng gì đối với xã hội hay không? Có ảnh hưởng gì 

đối với những người học trong tương lai không? Phải 

thường xuyên nghĩ đến điểm này. Chúng ta phải biết, 

luôn  luôn  phía  sau  thiện  hạnh  là  việc  ác,  không  thể 

không cảnh giác. Có một số ác hạnh, nhưng về sau hậu 

quả rất tốt, đây là việc thiện nên gọi là  “trong lệch có 

 ngay” . Thiện hạnh mà về sau ảnh hưởng bất thiện thì 

gọi là  “trong ngay có lệch”.  Việc làm trước mắt không 

tốt,  nhưng  mà  ảnh  hưởng  của  nó  là  tốt,  đó  chính  là 

trong lệch có ngay. Những sự việc này, nếu như không 

có  sự  tu  dưỡng  tương  đối  sâu  thì  bạn  làm  sao  có  thể 

nhận  ra  được?  Hơn  nữa,  những  sự  việc  này  vừa  tiếp 

xúc là phải biết ngay, không phải sự việc qua rồi sau đó 

mới  nghĩ  ra,  vậy  thì  không  kịp  rồi.   hi  gặp  phải 

chuyện là biết rõ, có thể quyết đoán kịp thời, đây là học 

vấn, là trình độ chân thật. 

Thường  ngày  tồn  tâm  dưỡng  tánh  không  đủ  sâu 

dày, nên gặp việc vẫn không tránh khỏi có lỗi lầm. Biết 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

249  

bao nhiêu lỗi lầm không có cách gì bù đắp được. Nhất 

là chúng ta sống trong thời đại này, thời đại mà không 

có người giảng đạo, cũng không có người giảng l , đời 

loạn.  Ở  trong  đời  loạn  chúng  ta  lập  chí  muốn  làm 

người tốt, làm Thánh Hiền thì thật không dễ dàng. Đây 

đúng là Phật ở trong  inh thường nói, nếu như không 

có thiện căn, phước đức, nhân duyên sâu dày thì chúng 

ta  không  làm  được.  Mong  cầu  là  một  chuyện,  có  thể 

mãn  nguyện  hay  không  lại  là  một  chuyện  khác.  Thế 

nhưng  người  phát  nguyện  chân  chánh,  bất  kể  ở  trong 

hoàn  cảnh  nào  cũng  đều  có  thành  tựu,  chỉ  cần  không 

thoái tâm. Cái niệm  “hiếu Thiện, hiếu Đức”  không bị 

thoái chuyển, đây là nhân. Duyên là ham học. Thật sự 

chịu  ham  học,  trong  Phật  pháp  thường  nói:   “   trong 

 cửa Phật không bỏ người nào” , bạn sẽ được Phật Bồ 

Tát chăm lo. Bạn có nguyện tốt mà bạn không ham học 

thì  sẽ  không  thành  tựu.  Bạn  ham  học  mà  không  có 

nguyện lớn thì cũng không thể thành tựu. Hạnh nguyện 

hỗ trợ lẫn nhau, vậy mới có thể thành tựu. Đạo l  này ở 

trong  Kinh  Phật  nói  quá  nhiều,  quá  nhiều  rồi.  Đại 

Thánh  đại  Hiền  xưa  nay,  chúng  ta  nhìn  từ  bên  ngoài, 

không  có  vị  nào  không  ham  học.  Chư  Phật  Bồ  Tát  là 

những tấm gương tốt về người ham học, chúng ta cần 

phải học tập. 

   Thứ sáu là “Thiện có bán, có m n” 

Chúng  ta  tiếp  tục  bàn  đến  cái  mà  tiên  sinh  Liễu 

Phàm  gọi  là  “Thiện  có  bán,  mãn”  (mãn  là  viên  mãn). 

Phàm  là  không  được  viên  mãn,  không  đạt  đến  tiêu 



250 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

chuẩn của viên mãn thì gọi là bán. Ông nêu ra hai câu 

nói trong “ inh Dịch”:  

 “Thiện không tích thì không đủ để thành danh. 

  c không tích thì không đủ để diệt thân”.  

Hai câu nói này là danh ngôn chí l , người tu hành 

nhất định phải khắc ghi trong lòng. Nói tóm lại, không 

tích  thì  không  thể  đầy,  không  đạt  đến  viên  mãn,  cho 

nên  các  Ngài  dạy  chúng  ta  phải  “tích  lũy  công  đức”. 

Đức  hạnh  nhất  định  là  niệm  niệm  không  quên,  từng 

giây từng phút phải giữ cái tâm lợi ích người, lợi ích xã 

hội, lợi ích chúng sanh, nhất định phải đem tự tư tự lợi 

xả bỏ. Người thông thường không phải không biết đạo 

l  này, không phải không có đọc qua sách Thánh Hiền; 

rất nhiều người đọc sách Thánh Hiền, họ hiểu rõ đạo l  

này  nhưng  họ  không  làm  được.  Tại  sao  không  làm 

được vậy? Vì tư dục không thể buông xả được. Từ đó 

cho  thấy,  tự  tư  tự  lợi,  đủ  thứ  ái  dục  không  những  là 

chướng  ngại  lớn  cho  tu  hành,  mà  phước  báo  thế  gian 

cũng bị nó làm chướng ngại. 

 Tại  sao  chúng  sanh  bị  đọa  tam  đồ?  Nhân  tố  ở 

trong đây chúng ta không khó l  giải.  Đối với tam đồ 

địa ngục trong  inh Phật nói rất rõ ràng, rất minh bạch, 

chúng ta đọc rồi, nghe rồi, vẫn cứ không thể nâng cao 

cảnh giác. Đây chính là “tê dại chẳng biết”, chỉ chú   

đến  lợi  nhỏ  trước  mắt,  không  biết  cái  hại  lớn  trong 

tương  lai.  Cho  nên,  thiện  ác,  lợi  hại,  sự  thật  chân  l , 

mấy người có thể nhận thức rõ ràng, mấy người có thể 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

251  

làm được viên mãn? Người hiện đại không làm được, 

nói lời thành thật, không thể chỉ trích họ, cũng không 

thể trách họ được. Tại sao vậy? Vì không có người dạy 

họ. Những đạo l  lớn này nhất định phải bắt đầu dạy từ 

nhỏ,  đây  gọi  là   “tập  thành  từ  nhỏ,  giống  như  bản 

 tánh” .  Điều  này  rất  có  đạo  l ,  vì  đến  trung  niên,  đến 

lão  niên,  ở  trong  lò  nhuộm  xã  hội  đã  bị  ô  nhiễm 

nghiêm trọng rồi. Tuy nghe đến cảm thấy là có l , cũng 

biết gật gật đầu, nhưng khi cảnh duyên hiện tiền vẫn cứ 

mê hoặc điên đảo, vẫn cứ không buông được. Nguyên 

nhân là do nhận biết không đủ thấu triệt, mới có hiện 

tượng  này  xảy  ra.  Từ  đó  cho  thấy,  dạy  học  là  quan 

trọng biết bao.   

Thời cổ đại của Trung Quốc, chúng ta thật sự xem 

dạy học là việc lớn hàng đầu của đời người, bất luận là 

gia đình, bất luận là quốc gia, cho nên dân tộc có thể 

kéo dài mấy ngàn năm, đến ngày nay vẫn không bị diệt 

vong. Chúng ta hãy xem, đế quốc mới hưng khởi trước 

đây ở phương Tây đã suy rồi, thời gian không thể duy 

trì  dài  lâu.  Chúng  ta  có  quan  sát  nghiêm  túc  hay 

không?  Nhân  tố  của  hưng,  suy  là  gì?  Đạo  l   gì  được 

hưng vượng, đạo l  gì lại bị suy thoái? Trung Quốc đã 

bị  suy  một  trận  rồi,  nhưng  làm  sao  có  thể  phục  hưng 

lại?  Nguyên  nhân  này  là  do  gốc  của  văn  hóa  rất  sâu. 

Vào  thời  cận  đại,  mọi  người  nhìn  thấy  người  phương 

Tây, cái gọi là đại bác súng tây, bị khuất phục dưới vũ 

lực  nên  đã  mất  đi  lòng  tự  tin  của  dân  tộc.  Nhưng  rốt 

cuộc  còn  có  một  số  người  già,  trong  tâm  họ  biết  rõ, 



252 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

trong  tâm  hiểu  rõ,  giữ  vững  mạng  mạch  văn  hóa  dân 

tộc, chờ đợi cơ duyên sẽ phát triển mạnh mẽ. Cái gì là 

cơ duyên vậy? Mọi người tỉnh ngộ trở lại, có thể tiếp 

nhận lại, đây chính là cơ duyên chín muồi. 

Ở trong môi trường lớn này của đất nước mấy ngàn 

năm  hun  đúc,  nói  lời  thành  thật,  dễ  dàng  giác  ngộ, 

mộng  được  thức  tỉnh,  đây  là  phước  báo  của  người 

chúng ta. Người chúng ta có phước thì người thế giới 

có  phước.  Lời  giáo  huấn  của  cổ  Thánh  tiên  Hiền  và 

quan niệm của người phương Tây quả thật không giống 

nhau.  Chúng  ta  từ  xưa  đến  nay  chỉ  nói   “thiên  hạ  là 

 chung” ,  chỉ  nói   “nhân  từ  với  nhân  dân,  yêu  thương 

 mọi vật”, “suy bụng ta ra bụng người” . Tấm lòng này 

quảng đại biết bao, thành tựu công đức viên mãn. Cho 

nên,  dù  cho  nhất  thời  mê  hoặc,  có  tai  nạn  trong  thời 

gian ngắn, rốt cuộc có thể hồi phục. 

Nói đến “bán - mãn”, thật sự mà nói đều là do giữ 

tâm. Trong chú giải đã nêu ra một ví dụ: Có một tín đồ 

vào  trong  miếu  để  thắp  nhang,  cúng  dường  hai  văn 

tiền.  Sao  gọi  là  “hai  văn”?  Vào  cuối  đời  nhà  Thanh, 

mười văn tiền mới là một phân, mười phân mới là một 

giác.  Thế  thì  bạn  biết  hai  văn  tiền  là  số  tiền  rất  ít  ỏi, 

chúng ta có thể tưởng tượng được đây là một người có 

gia  cảnh  vô  cùng  thanh  bần,  nhưng  tâm  bố  thí  cúng 

dường  của  bà  chân  thành,  vì  vậy  đích  thân  Lão  Hòa 

thượng trụ trì trong tự viện làm lễ tiêu tai cho bà. Về 

sau vị nữ thí chủ này phát đạt, trở lại tự miếu để thắp 

nhang tạ lễ, cúng dường rất lớn, lần này là cúng dường 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

253  

một  ngàn  nén  vàng.  Lão  Hòa  thượng  chỉ  phái  một 

người xuất gia làm lễ tiêu tai cho bà. Sau khi Phật sự 

làm xong, bà bèn hỏi Lão Hòa thượng:  “Con trước đây 

 bố thí hai văn tiền thì đích thân Ngài làm lễ tiêu tai cho 

 con.  Bây  giờ  con  cúng  dường  nhiều  như  vậy,  tại  sao 

 Ngài  tùy  tiện  phái  một  người  xuất  gia,  giống  như  là 

 làm  lấy  lệ  cho  con  vậy?”.   Lão  Hòa  thượng  liền  nói: 

 “Trước  đây,  con  bố  thí  tuy  ít  nhưng  tâm  con  chân 

 thành, thầy không đích thân làm lễ tiêu tai cho con là 

 có  lỗi  với  con.  Ngày  nay,  con  bố  thí  cúng  dường  tuy 

 nhiều,  nhưng  sự  thành  kính  trong  tâm  của  con  không 

 bằng năm xưa, nên phái bất k  người xuất gia nào làm 

 lễ tiêu tai cho con cũng được” . 

Ý nghĩa của “bán – mãn”, chúng ta nhìn thấy, ở đây 

không phải do cúng dường tiền nhiều hay ít, mà ở tâm 

địa chân thành. Cách nói này hay, không phải có tiền, 

có khả năng là có thể tu công đức lớn, tu công đức viên 

mãn, vậy người bần tiện là không có cơ hội tu rồi! Hiểu 

rõ đạo l  này thì người bần tiện thường thường có thể 

tu  công  đức  viên  mãn,  còn  người  phú  qu   thường 

thường  tu  tích  chỉ  được  công  đức  một  nửa.  Chúng  ta 

hiểu rõ đạo l  này thì liền thông đạt chân tướng sự thật. 

Người phú qu  không phải đời đời kiếp kiếp đều phú 

qu , người bần tiện cũng không phải đời đời kiếp kiếp 

đều  bần  tiện.  Người  bần  tiện  đời  sau  được  phú  qu , 

người phú qu  đời sau chuyển thành bần tiện. Bạn thử 

hỏi, đây là đạo l  gì? Đúng là cái mà đoạn này đã nói, 

ở  trong  một  hiện  tượng  bình  thường,  người  phú  qu  



254 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

kiêu mạn nhiều, người bần tiện phần lớn là khiêm tốn, 

cung  kính.  Đâu  có  biết  rằng  khiêm  kính  là  đức,  kiêu 

mạn  làm  tổn  phước  rồi,  cho  nên  tu  như  thế  nào  cũng 

chỉ được một nửa, không đạt được viên mãn. 

Ngoài  ra,  ông  còn  nêu  ra  một  câu  chuyện  về  Lữ 

Động Tân, cũng đáng để chúng ta soi lại k  càng. Đây 

là một trong bát tiên của Đạo giáo. Lữ Động Tân năm 

xưa gặp được Chung Ly (đó cũng là một trong bát tiên). 

Chung Ly dạy Lữ Động Tân một pháp thuật “Điểm sắt 

thành  vàng”  (bạn  muốn  bố  thí  cứu  giúp  những  người 

nghèo  khổ,  bạn  có  năng  lực  này  thì  tiện  lợi  rồi).  Lữ 

Động  Tân  bèn  hỏi  tiên  sinh  Chung  Ly:   “Tôi  điểm  sắt 

 thành vàng thì vàng này có bị biến thành sắt trở lại hay 

 không?”.  Chung Ly nói cho ông biết, sau 500 năm nó 

mới bị biến thành sắt. Lữ Động Tân liền nghĩ:  “Ta làm 

 như  vậy,  há  chẳng  phải  đã  hại  những  người   00  năm 

 sau hay sao? Pháp thuật này không cần, ta không học 

 nữa” . Chung Ly tán thán ông, Chung Ly nói:  “Tu tiên 

 phải tích ba ngàn công đức, một tâm niệm tốt này của 

 ông  thì  ba  ngàn  công  đức  của  ông  đã  viên  mãn  rồi” . 

Tôi nghĩ, người hiện đại không có cái tâm này, đừng nói 

hại người của 500 năm sau, họ không chịu trách nhiệm, 

mà người hiện tại họ cũng hại. Từ trong câu chuyện này 

chúng  ta  thể  hội  được  một  sự  việc,  chư  Phật  Bồ  Tát, 

thần  tiên  đều  là  dùng  tâm  yêu  thương  để  đối  xử  với 

người,  ngay  cả  chúng  sanh  của  trăm  ngàn  năm  về  sau 

cũng nhất định không có   niệm làm tổn hại, huống hồ 

hiện tại. Đây là điểm chúng ta cần phải học tập. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

255  

Sau  cùng  ông  rút  ra  một  kết  luận  rất  hay:   Điều 

 quan trọng nhất là tâm chân thành, tâm thanh tịnh, 

 tâm từ bi, bố thí một chút tiền có thể tiêu trừ tội l i 

 ngàn  kiếp.  Từ  đó  cho  thấy,  không  do  thí  xả  nhiều 

 hay ít,  mà do  tâm  niệm,  tâm  chân  thành.  Nếu  như 

 tâm  địa  không  chân  thành,  tuy  vàng  bạc  vạn  dật 

 (đây  là  nói  của  cải  nhiều,  chúng  ta  ngày  nay  nói 

 của cải ức vạn  đem đi bố thí cúng dường thì phước 

 chỉ được một nửa, không viên m n.  Đạo l  này Phật 

pháp nói rõ ràng, chân thành, thanh tịnh, từ bi, không 

dính  tướng,  đúng  như  trong  Phật  pháp  gọi  là  “cảnh 

tùy  tâm  chuyển”,  tâm  lượng  của  họ  lớn.  Trong  tâm 

của  họ  không  có  chướng  ngại,  không  có  phân  biệt, 

không  có  chấp  trước,  niệm  niệm  tương  ưng  với  hư 

không  pháp  giới  thì  công  đức  này  đã  viên  mãn  rồi. 

Nếu  như  ở  trong  tâm  không  có  xả  bỏ  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước, tâm lượng nhỏ hẹp, thì cho dù 

bố thí ức vạn vàng bạc châu báu cũng không cách gì 

đột  phá  tâm  lượng  của  họ  được,  cho  nên  phước  báo 

của họ không viên mãn, đạo l  là ở chỗ này. Chúng ta 

phải tư duy thật k , quan sát thật tỉ mỉ. Chư Phật Bồ 

Tát giáo hóa chúng sanh, bất kể thí tài, thí pháp, mọi 

hành  động  đều  tùy  tâm  lượng  trùm  khắp  pháp  giới 

mười  phương.  Sự  thành  tựu  là  đại  viên  mãn,  từng 

niệm đại viên mãn, từng việc đại viên mãn.  Ngay cả 

đạo l  này chúng ta cũng không biết thì làm sao  mà 

tu được? Cho nên, học Phật không thể không rõ l , tu 

phước cũng không thể không rõ l . 



256 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

   Thứ bảy là “Thiện có lớn, có nhỏ” 

“Thiện  có  lớn,  có  nhỏ”  đều  ở  trong  khoảng  một 

niệm chí thành mà phân biệt. Một niệm lợi ích xã hội, 

lợi ích chúng sanh thì hạnh này là lớn. Một niệm vì tự 

tư tự lợi, làm việc tốt nhiều đi nữa thì cái phước thiện 

này cũng là nhỏ. 

Trong “Hội Biên” đã trích dẫn một công án của Vệ 

Trọng  Đạt  –  triều  Tống  (công  án  này  chúng  ta  có  thể 

nhìn thấy ở rất nhiều sách vở, bút k  của cổ nhân và có 

rất nhiều người biết đến). Người này cũng làm quan rất 

lớn,  ông  bị  quỷ  sứ  bắt  đi  gặp  Diêm  Vương.  Diêm 

Vương sai Phán quan đem hồ sơ của ông ra. Hồ sơ phân 

thành hai phần, một phần là ác, một phần là thiện. Phần 

ác  số  lượng  quá  nhiều,  còn  phần  thiện  chỉ  có  một  ít, 

trong hồ sơ thiện chỉ có một quyển. Diêm Vương nhìn 

thấy như vậy thì rất không vui, ra lệnh cho Phán quan 

đem cân ra cân thử.  ết quả, hồ sơ ác của ông tuy quá 

nhiều nhưng lại nhẹ hơn hồ sơ thiện. Vua Diêm La nhìn 

thấy hiện tượng này thì lập tức vẻ mặt vui hẳn lên, vua 

Diêm La nói:  “ nh khá lắm!” . Ông bèn hỏi Phán quan: 

 “Tôi hiện nay vẫn chưa đầy 40 tuổi, tại sao tôi lại tạo 

 ác  nhiều  như  vậy?”.   Phán  quan  nói  cho  ông  biết,  ác 

không nhất định là tạo việc, mà động một niệm ác thì ở 

trong  âm  tào  địa  phủ  đều  có  ghi  chép.  Ông  hỏi:   “Cái 

 thiện đó của tôi là việc gì vậy?” . Phán quan nói:  “Việc 

 thiện này là triều đình muốn xây một công trình, nhưng 

 công  trình  này  tốn  tiền  và  nhọc  sức  dân.   nh  đã  viết 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

257  

 một bức tấu chương, khuyên Hoàng đế không nên làm 

 công trình này” . Anh ta nói:  “Nhưng Hoàng đế không 

 nghe” . Phán quan nói:  “Tuy không nghe, nhưng mà tâm 

 niệm này của anh là vì quần chúng mà lo nghĩ, không 

 phải vì lợi ích cá nhân, là vì lê dân trăm họ mà lo nghĩ. 

  nh dùng tâm chân thành để lo lắng cho họ, một niệm 

 này công đức hơn vô lượng vô biên tội nghiệp của anh”. 

Cho nên, một niệm thiện đó rất lớn, bình thường những 

niệm ác đó nhiều đi nữa thì vẫn nhỏ. 

Nếu chúng ta hiểu rõ đạo l  này, sửa lỗi lầm, hướng 

thiện, tích lũy công đức là chúng ta đã có tín tâm rồi, 

biết mình phải làm như thế nào. Biết sám hối thì không 

khó!  Vô  lượng  kiếp  đến  nay,  Vệ  Trọng  Đạt,  anh  ấy 

chẳng qua là 40 năm tích lũy ác nghiệp. Chúng ta ngày 

nay nói vô lượng kiếp đã tích tập những ác nghiệp này, 

trong một niệm thì có thể hối cải. Công án này đã đem 

lại lòng tin rất lớn đối với việc chúng ta  sửa chữa lỗi 

lầm, sám hối tội lỗi, cầu phước. Điểm mà Chư Phật Bồ 

Tát,  trời  đất  thần  linh  nhìn  thấy  khác  với  phàm  phu 

chúng ta. Hy vọng chúng ta phải cố gắng học tập. 

 

16Chúng ta giảng đến sự nhận thức đối với thiện ác, 

họa phước, lợi hại, điều này chúng ta đã nói qua mấy 

lần  rồi.  Thật  ra  đây  là  vấn  đề  lớn,  quyết  không  phải 

dùng mấy câu là có thể nói rõ ràng. Đặc biệt là đối với 

một  số  chúng  sanh  thời  hiện  đại,  nếu  nói  không  rõ 



16 Bắt đầu đĩa 16 



258 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

ràng,  không  thấu  triệt  thì  không  dễ  dàng  l   giải.  Vào 

thời xưa, Phật Bồ Tát, cổ Thánh tiên Hiền giảng  inh 

thuyết  pháp  dễ  dàng,  ngôn  ngữ  hàm  súc,  điểm  đến  là 

xong, người nghe hoát nhiên đại ngộ. Chúng sanh thời 

hiện  đại,  sự  thông  minh  dường  như  là  hơn  hẳn  người 

xưa, nhưng trí tuệ thì thua xa. Đạo l  ở trong đó, chúng 

ta cũng nên hiểu rõ. 

   Thứ tám là “hành thiện, tích đức có khó, có dễ” 

 Sao gọi là khó - dễ? 

 “Tiên nho vị khắc k , tu tùng nam khắc xứ, khắc 

 tương  khứ” .  Đây  là  giáo  dục  Nho  gia.  Công  phu  mà 

nhà Nho làm và tu hành mà nhà Phật nói là cùng một   

nghĩa.  “Tu  hành” ,  hành  là  hành  vi,  đem  hành  vi  sai 

lầm,  cách nhìn sai  lầm đối với vũ trụ nhân sinh, cách 

nghĩ sai lầm, cách nói, cách làm sai lầm chỉnh sửa trở 

lại thì gọi là tu hành. 

 Sao gọi là sai lầm? Cái gì là chính đáng? 

Chính đáng là thiện, sai lầm là ác.Đoạn ác, tu thiện 

phải hạ công phu tại chỗ này. 

 Tập khí ác, thói xấu ác của chúng ta quá nhiều, cải 

 chính như thế nào vậy? 

Cổ Thánh tiên Hiền dạy người phải bắt tay từ chỗ 

khó khắc  phục  nhất.  Chỗ  khó khắc  phục  nhất  mà  bạn 

có  thể  khắc  phục  được  thì  những  cái  khác  sẽ  dễ  dàng 

thôi. Nho, Phật đều nắm vững nguyên tắc này. Mỗi một 

người  tập  khí  phiền  não  không  giống  nhau,  tự  mình 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

259  

phải biết, tự mình phải thường xuyên kiểm điểm, phải 

thường  xuyên  soi  lại,  cái  nào  là  tật  xấu  nghiêm  trọng 

nhất  của  ta,  ta  phải  bắt  tay  làm  từ  chỗ  này  trước.  Tật 

xấu tham tài thì trước tiên ta ra tay từ bố thí tài, tật xấu 

tham sắc thì ra tay xa lìa sắc. Tóm lại, phải biết mình 

tật xấu ở chỗ nào. Biết được tật xấu của mình thì người 

này đã giác ngộ rồi. Đem tật xấu sửa đổi lại, đó là công 

phu thật sự, là công phu thực tiễn, đây là chân tu. 

Cho nên tu hành, qu  vị nhất thiết không được làm sai. 

Mỗi ngày đọc mấy quyển  inh, niệm mấy câu Phật hiệu, 

đó không gọi là tu hành, mà đó chỉ là hình thức, không 

phải  thực  chất.  Phải  ở  trên  thực  chất  mà  hạ  công  phu! 

Hình thức là làm mẫu cho người chưa có học Phật, người 

vẫn không biết tu hành thấy, đây là thuộc về độ tha. Công 

phu thực chất mới là tự lợi chân thật.  hông có tự lợi thực 

chất, mà bạn làm ra hình mẫu cho người ta thấy, người ta 

vừa nhìn đã tỏ rồi,  đây là đồ giả, không phải thật, không 

 đáng một xu!  Cái giả dạng này chỉ có thể lừa người ngu 

thế  gian.  Thế  gian  này,  người  thật  sự  có  kiến  thức,  có 

nhãn quan, có đức hạnh, bạn làm sao có thể lừa được họ? 

Người ta thấy rất rõ ràng, rất minh bạch, nhưng không nói 

với bạn mà thôi. Tại sao không nói với bạn? Có nói cũng 

vô  dụng,  chỉ  tạo  khẩu  nghiệp;  nói  mà  bạn  không  chịu 

nghe, bạn cũng không chịu sửa thì nói để làm gì? Bạn thật 

sự có thể tiếp nhận, có thể hối cải thì những người này sẽ 

giúp đỡ bạn, sẽ nói cho bạn biết. Bạn không biết hối cải, 

Phật Bồ Tát nhìn thấy bạn cũng không nói một câu nào, vì 

không muốn kết oán thù với bạn. 



260 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Ở  trong  đây  nêu  ra  một  số  công  án  rất  đáng  để 

chúng  ta  phản  tỉnh.  Có  thể  sửa  đổi  là  bước  công  phu 

đầu tiên của đoạn ác tu thiện. Tiến thêm một bước nữa, 

phải có thể nhẫn thì công phu của bạn mới có thể gìn 

giữ, không bị mất đi. Cho nên, trong lục độ của Bồ Tát, 

bố thí có thể tu phước, nhẫn nhục có thể tích đức. Tu 

phước mà không thể nhẫn được thì chỉ có phước đức, 

không  có  công  đức.  Mọi  người  chúng  ta  đều  biết, 

phước đức không thể giải quyết vấn đề. Sinh tử là việc 

lớn,  đường  luân  hồi  thì  hiểm  trở,  bạn  không  có  công 

đức  chân  thật  thì  làm  thế  nào  đây?  Nhất  là  hiện  nay, 

trong đời loạn này, mọi lúc mọi nơi, không biết lúc nào 

chúng ta sẽ gặp tai họa và bị cướp đi mạng sống. Sau 

khi mất mạng rồi sẽ đi về đâu? Đây là vấn đề lớn. 

Người  có  sinh  thì  chắc  chắn  có  tử.  Chúng  ta 

không nên kiêng kỵ tử, không nên sợ tử, phải dùng trí 

tuệ cao độ đối diện với hiện thực, tự cầu phước nhiều. 

Người chân thật thông đạt Phật pháp biết được trong 

Phật  pháp  không  có  sinh  tử,  mà  trong  Phật  pháp  gọi 

là  chuyển  biến.  Đây  mới  là  chân  tướng  sự  thật  chân 

thật.  Sinh  tử  là  một  sự  chuyển  biến,  dùng  cách  nói 

của nhà khoa  học hiện nay để nói,  đây  là  sự  chuyển 

biến  của  không  gian  và  thời  gian  khác  nhau;  từ  cõi 

người  chuyển  đến  cõi  trời,  thời  gian  và  không  gian 

khác  nhau.  Chúng  ta  sống  ở  không  gian  ba  chiều, 

thiên nhân sống ở không gian bốn chiều, không gian 

năm chiều. Tần số không gian càng cao thì càng thay 

đổi.   hông  gian  của  ba  đường  ác  khổ  hơn  so  với 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

261  

nhân  gian  chúng  ta.  Nhà  Phật  không  chỉ  nói  sáu  cõi 

mà còn nói mười pháp giới. 

Chúng ta có được thân người, nghe được Phật pháp, 

cái duyên này không dễ gì gặp được nên phải biết qu  

trọng, cố gắng nỗ lực làm một cuộc chuyển biến tốt. Sự 

chuyển biến thù thắng nhất, Phật ở trong  inh luận nói 

với chúng ta rất tường tận, thù thắng đứng  đầu không 

gì bằng niệm Phật, niệm Phật vãng sanh bất thoái làm 

Phật. Đây là sự chuyển biến thù thắng vô song, chúng 

ta phải hiểu rõ, phải sáng tỏ. 

hông những buông xả triệt để thế duyên, mà Phật 

pháp  cũng  phải  buông  xả.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn, vô lượng pháp môn thảy đều buông xả. Dùng tâm 

chân thành, thanh tịnh vô song tín - nguyện - niệm Phật 

thì  chúng  ta  đời  này  mới  chắc  chắn  thành  tựu.  Niệm 

Phật  mà  không  thể  vãng  sanh,  nguyên  nhân  do  đâu 

vậy?  Nguyên  nhân  là  do  bạn  không  buông  xả,  trong 

tâm vẫn còn những việc lo lắng bồn chồn, ngoại duyên 

vẫn  bị  đủ  thứ  cám  dỗ.  Trong  ngoài  đều  không  thanh 

tịnh  thì  niệm  Phật  không  thể  vãng  sanh.  Cho  nên, 

người tu đạo sống càng đơn giản càng tốt. 

Hôm kia,  cư sĩ L  nói với tôi, chúng ta thuê được 

tầng thứ hai của Từ đường tộc Đỗ đối diện rồi, chuẩn 

bị tổ chức lớp bồi dưỡng khóa thứ năm. Địa điểm hội 

trường  ở  đây  của  chúng  ta  quá  nhỏ,  nên  đã  thuê  một 

chỗ khác. Chúng ta cần phải bố trí lại một chút, chuẩn 

bị  đồ  đạc.  Hội  trưởng  L   dặn  dò  lại,  tất  cả  phải  đơn 



262 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

giản  hóa,  tủ  quần  áo,  giá  sách  của  mỗi  một  đồng  tu 

càng  đơn  giản  càng  tốt,  đồ  đạc  càng ít  càng  tốt.  Điều 

này là chính xác. Vào thời xưa, người tu hành tuy chưa 

thể làm được ba y một bát, nhưng đồ dùng cũng không 

đến nỗi quá nhiều. Tôi nhớ, lúc còn trẻ đi xa nhà, đến 

trường đi học, ở lại trong trường học, vẻn vẹn một cái 

chăn  đệm,  một  tay  nải.  Trong  tay  nải  ấy  là  mấy  bộ 

quần áo thay đổi, mấy cuốn sách học. Tôi còn nhớ rất 

rõ ràng, mẹ tôi chuẩn bị cho tôi một cái chăn đệm nặng 

ba  cân,  dùng  tấm  thảm  màu  xám  tro  lót  ở  phía  dưới. 

Lúc đó bản thân còn mang theo cái mùng, vô cùng đơn 

giản, đâu có phiền phức giống như hiện nay. Chúng tôi 

sống chung với nhau, mọi nhu cầu, tư liệu tham khảo 

thì  có  phòng  thư  viện.  Trong  thư  viện,  tất  cả  tư  liệu 

cung cấp cho đại chúng sử dụng, không cần tự trang bị. 

Đồ đạc mỗi cái đều tự trang bị, bạn nghĩ thử, việc này 

có nhọc người hay không? Tăng thêm gánh nặng thân 

tâm, trở ngại sự thanh tịnh, bình đẳng, giác của tâm địa. 

Điều  mà chúng ta  mong cầu là thanh tịnh, bình đẳng, 

giác, nhưng trong đời sống thực tế chúng ta đã tạo ra 

biết bao nhiêu chướng ngại, vậy thì sai rồi. 

Sáng  sớm  hôm  nay,  tôi  còn  dặn  dò  Pháp  sư  Ngộ 

Nhẫn, tôi ở lầu năm, có không ít cư sĩ cúng dường một 

ít thức ăn cho tôi. Đồ tặng, đồ cúng dường, một cái tủ 

lạnh  chứa  không  hết,  phải  chứa  hai  tủ  lạnh,  chứa  đầy 

hết  cả.  Tôi  nói  với  thầy  ấy: “Đây  là  tội  lỗi!  Chúng  ta 

 không  ăn  hết  thì  hãy  mau  đem  xuống  lầu  ba  để  cúng 

 dường đại chúng, không nên để trong tủ lạnh. Bản thân 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

263  

 không ăn hết, mọi người cũng không ăn được, để trong 

 tủ lạnh s  bị thối hết, đó không phải là tạo tội nghiệp 

 sao?” . Chúng tôi trên lầu năm chỉ có ba người, tại đây 

dùng  hai  cái  tủ  lạnh  là  quá  dư  thừa,  hơn  nữa  đem  đồ 

chất  đầy  nghẹt  trong  tủ  lạnh,  người  ta  đến  nhìn  thấy, 

đây  đâu  phải  người  tu  hành?  Đây  là  đang  tạo  tội 

nghiệp, quả báo đều ở địa ngục. Cúng dường đại chúng 

là phước báo. Chúng ta cần thức ăn thì đến lầu ba mà 

lấy, họ cũng được thoải mái, cũng được tự tại. 

Đại đức xưa dạy chúng ta:  “Nhiều việc không b ng 

 ít việc, ít việc không b ng không việc gì” . Điều quan 

trọng nhất là thân tâm thanh tịnh, vì tâm tịnh thì Phật 

độ tịnh. Vãng sanh Thế giới Cực Lạc, đây là điều kiện 

quan trọng. Mục đích của Tín - Nguyện - Hạnh là cầu 

nhất tâm bất loạn, cầu tâm địa thanh tịnh. Tín - Nguyện 

- Hạnh mà không đạt được mục tiêu này, không đạt đến 

nhất tâm bất loạn thì Tín - Nguyện - Hạnh tan vỡ rồi. 

Đạo l  này chúng ta phải biết, phải hiểu rõ. 

Chân thật học Phật, thật sự muốn vãng sanh thì phải 

buông  xả  triệt  để,  tuyệt  đối  không  có  lưu  luyến.  Niệm 

niệm nghĩ vì người khác, niệm niệm nghĩ vì chúng sanh 

thì mới có thể tương ưng với tâm nguyện của Phật Bồ 

Tát. Niệm niệm nghĩ vì bản thân thì sai rồi! Người tại 

gia  nghĩ  về  gia  đình,  người  xuất  gia  nghĩ  đến  cái  đạo 

tràng  nhỏ,  đoàn  thể  nhỏ  của  họ  thì  cũng  sai  rồi.  Cho 

nên, tu đạo mà không thể thành tựu, không biết nguyên 

nhân nằm ở chỗ nào. Tôi thường nói  “ái dục, thị dục” 



264 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

(thị  là  ham  thích),  ham  thích  dục  vọng,  tham  ái  dục 

vọng, đây là căn bản phiền não. Cái thứ này mà không 

đoạn thì bạn còn có thành tựu gì được? Phải nhổ sạch cả 

rễ!  Rễ  là  gì  vậy?    Là     nghĩ.  Trong  đời  sống  thường 

ngày, ngay cả   nghĩ cũng không còn sinh khởi nữa thì 

rễ  này  mới  nhổ  sạch.  Đây  là  một  bước  ngoặt  rất  khó 

khắc  phục.  Chúng  ta  từ  chỗ  khó  khắc  phục  mà  khắc 

phục được, đủ thứ tham ái, đủ thứ ham thích đều xả thật 

sạch sẽ, thì chúng ta mới có thể được tâm thanh tịnh. 

Chúng  ta  phải  tùy  thuận  theo  giáo  huấn  chân  thật 

của  Phật  Bồ  Tát,  không  nên  tùy  thuận  theo  tình  cảm 

tầm thường thế gian. Tùy thuận theo thế gian thì vĩnh 

viễn không thể thoát khỏi luân hồi, tùy thuận giáo huấn 

Thánh  Hiền  chắc  chắn  được  sanh  Tịnh  Độ.  Nếu  bạn 

nhận thức không rõ ràng, không minh bạch thì bạn sẽ 

không biết lấy bỏ như thế nào. Chúng ta thử xem, hiện 

tại  thế  gian  này  đạo  tràng  nhiều,  người tu hành nhiều, 

bất kể tại gia hay xuất gia, tuy truyền thông phát triển, 

khoa  học  k   thuật  tiện  lợi  nhưng  sự  tu  hành  tại  sao 

không  thể  thành  tựu  vậy?  Quí  vị  thử  nghĩ  xem,  vẫn 

chẳng qua là hai loại tật xấu này (ái dục, thị dục) không 

buông  xả.  Hai  cái  này  là  gốc  bệnh,  vô  lượng  vô  biên 

những triệu chứng đều là từ cái gốc bệnh này sinh ra. 

Chúng ta có thể từ trong gốc bệnh nhổ bỏ thì sẽ được 

tự  tại.  Đây  là  nói  đến  khắc  phục  tập  khí  tật  xấu  của 

mình,  phải  bắt  tay  làm  từ  chỗ  khó  nhất.   hó  mà  làm 

được mới đáng qu , chỗ dễ dàng thì dễ làm rồi. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

265  

Việc  “Tích  lũy  công  đức”  trong  “Liễu  Phàm  Tứ 

Huấn” có nói đến  “tùy duyên tế chúng” . Câu nói này 

nếu dùng ngôn ngữ hiện đại mà nói, chính là vì chúng 

sanh phục vụ. Việc vì chúng sanh phục vụ là quá nhiều, 

cho nên ông nói:  “Loại ấy rất nhiều” . Nếu như không 

xa  lìa  “ngã,  nhân,  chúng  sanh,  thọ  giả”  (trong  “ inh 

im  Cang”  gọi  là  bốn  tướng:  tướng ngã,  tướng  nhân, 

tướng chúng sanh, tướng thọ giả), nhiệt thành vì chúng 

sanh phục vụ, đây là Thánh nhân của thế gian. Nếu như 

đem bốn tướng đoạn rồi, thật sự làm được không tướng 

ngã,  không  tướng  nhân,  không  tướng  chúng  sanh, 

không  tướng  thọ  giả,  vì  tất  cả  chúng  sanh  trong  pháp 

giới phục vụ, đây chính là Phật Bồ Tát, đại Thánh của 

xuất thế gian. Thánh nhân thế xuất thế gian khác biệt là 

ở chỗ này, đây là điều chúng ta cần phải hiểu rõ. 

Vì chúng sanh phục vụ,  ở chỗ này ông Liễu Phàm 

đã đưa ra mười hạng mục (cũng chính là mười cương 

lĩnh), đã khái quát tất cả những việc phục vụ. 



 



266 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

MƢỜI HẠNG MỤC 

VÌ CHÚNG SANH PHỤC VỤ 

   Thứ nhất là “Làm thiện với người” 

hởi tâm động niệm biết lấy thiện tâm đối xử với 

người, dùng thiện tâm để xử thế. Thánh nhân thế xuất 

thế gian đều giữ vững nguyên tắc này. Cho dù đối xử 

với  người  ác  cũng  dùng  thiện  tâm,  thiện  ngôn,  thiện 

hạnh; đối xử với thù địch vẫn là thiện tâm, thiện ngôn, 

thiện hạnh, vậy mới có thể xưng là Thánh. Tại sao vậy? 

Bởi  vì  tánh  người  vốn  dĩ  là  thiện.  Trong  “Tam  Tự 

inh” dạy trẻ thơ, câu đầu tiên là nói:  “Nhân chi sơ, 

 tánh bổn thiện” . Tại sao họ đi làm ác vậy? Tại sao lại 

làm  oan  gia  với  chúng  ta?  Đây  là  do  mê  hoặc,  là  do 

hiểu lầm, là bất giác. Họ tự mình không biết, còn chúng 

ta hiểu rõ. Họ dùng tâm ác, hạnh ác đối xử ta, nhưng ta 

không được phép dùng tâm ác, hạnh ác đối xử họ. Đạo 

l  ở trong đây họ không sáng tỏ, nhưng chúng ta sáng 

tỏ.  Nếu  như  thường  giữ  thiện  tâm  như  vậy  thì  tận  hư 

không  khắp  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  không  có 

chuyện  không  thể  sống  chung.  Người  ta  không  thể 

chung  sống  với  ta,  ta  không  nên  đi  quở  trách  người 

khác, mà phải xoay trở lại, soi lại chính mình, nếu như 

bản thân không có lỗi lầm thì sao lại không thể chung 

sống với người khác được? 

Có  một  số  người  không  rõ  tột  l ,  cứ  luôn  đem  lỗi 

lầm đẩy cho người khác, cho nên bản thân họ cho dù 

chăm  chỉ  tu  học,  tinh  tấn,  không  biếng  nhác  cũng 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

267  

không  thể  chứng  quả,  thậm  chí  cũng  không  thể  khai 

ngộ. Nguyên nhân là không thể tiêu trừ nghiệp chướng 

của mình, không biết lỗi lầm của mình ở chỗ nào. Phần 

trước  đã  nói,  nếu  muốn  “tích  lũy  công  đức”  thì  cần 

phải ra tay làm từ chỗ khó khắc phục nhất. Dùng thiện 

tâm,  thiện  hạnh  đối  xử  với  người  ác,  đối  xử  oan  gia, 

đây  là  một  việc  rất  khó  làm,  phải  bắt  tay  làm  từ  chỗ 

này. Phải bắt đầu làm từ chỗ này thì chúng ta mới thật 

sự quay đầu, thật sự giác ngộ. 

   Thứ hai là “ i kính tồn tâm”. 

Đặc biệt là chủng tộc khác nhau, tôn giáo khác nhau, 

thường xuyên xảy ra hiểu lầm ngăn cách, tạo thành biết 

bao nhiêu chuyện bất như  . Nguyên nhân là do đối xử 

tôn giáo khác nhau, chủng tộc khác nhau, tâm kính yêu 

đã không còn nữa. Họ không biết hư không pháp giới tất 

cả chúng sanh là một thể, là chính mình; không kính yêu 

người  khác  chính  là  không  kính  yêu  chính  mình.  Nhà 

Phật  gọi  là  pháp  thân,  pháp  thân  chính  là  tất  cả  chúng 

sanh trong hư không pháp giới. Bạn học Phật, bạn phát 

nguyện  muốn  thành  Phật,  thành  Phật  nhất  định  phải 

chứng được pháp thân thanh tịnh. Bạn đối với chủng tộc 

khác nhau, tôn giáo khác nhau, nếu có phân biệt, có chấp 

trước thì bạn vĩnh viễn không thể chứng được pháp thân, 

hay nói  cách khác, bạn vĩnh viễn không thể viên thành 

Phật đạo, vậy chẳng phải hại chính mình sao? 

Tu  hành,  trước  tiên  là  phải  giác  ngộ.  Cổ  đức  dạy 

chúng ta “Tín - Giải -Hành - Chứng”. Bạn không có tín 



268 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

-  giải  thì  sự  hành  của  bạn  là  luyện  mò,  tu  mù.  Mình 

luyện  mò  tu  mù,  tự  mình  có  biết  hay  không?   hông 

biết! Tự mình cho rằng tu hành rất giỏi, còn muốn dạy 

người khác. Cho nên, Phật ở trong  inh nói cho chúng 

ta biết một cách minh bạch, dạy chúng ta không nên tin 

vào     của  mình,  cũng  chính  là  nói  không  nên  tin  vào 

kiến  giải  của  mình,  không  nên  tin  vào  tư  tưởng  của 

mình.  Lời  Phật  nói  là  lời  chân  thật.  Đến  khi  nào  bạn 

được  phép  tin  vào  tư  tưởng,  kiến  giải  của  mình  vậy? 

Sau khi chứng được A La Hán thì có thể tin vào cách 

nghĩ,  cách  nhìn  của  mình  là  không  sai.  A  La  Hán  là 

cảnh  giới  gì  vậy?   iến  tư  phiền  não  của  họ  đoạn  rồi. 

Chúng  ta  xem  thấy  ở  trong  “ inh   im  Cang”,  tướng 

ngã,  tướng  nhân,  tướng  chúng  sanh,  tướng  thọ  giả  họ 

đều  không  còn  nữa.   hông  những  tứ  quả  A  La  Hán 

không còn tứ tướng, mà trong “ inh  im Cang” cũng 

nói  rõ  ràng  với  chúng  ta  là  sơ  quả  Tu  Đà  Hoàn  đã 

không còn. Hay nói cách khác, bạn vẫn còn bốn tướng 

này thì Tu Đà Hoàn cũng không chứng được. 

Cách nghĩ, cách nhìn của bạn không phải chính xác, 

mà là sai lầm. Đem sai lầm cho là chính xác thì chính 

xác vĩnh viễn lìa xa bạn rồi, vĩnh viễn không thể chứng 

được.  Cho  nên,  người  mới  học  Phật  pháp  (mới  học 

chính là chỉ trước khi chưa chứng được quả A La Hán) 

thì không được xa rời Phật Bồ Tát. Phật Bồ Tát giống 

như bảo mẫu vậy, xa rời họ sẽ xảy ra vấn đề, sẽ xảy ra 

nguy  hiểm,  thậm  chí  là  mất  cả  sinh  mạng,  trong  Phật 

pháp  gọi  là  mất  huệ  mạng.  Chúng  ta  xem  thấy  trong 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

269  

“Cao Tăng Truyện”, “Thiện Nữ Nhân Truyện”, “Cư Sĩ 

Truyện”, vào thời xưa, người tu hành tại gia hay xuất 

gia  đều  không  lìa  xa  thiện  tri  thức,  có  người  gần  gũi 

thiện tri thức cả đời. Đến khi thiện tri thức vãng sanh 

rồi thì họ  mới xa lìa,  mới đi giáo hóa một phương. Ý 

nghĩa này rất sâu, rất lớn, chúng ta cần thể hội thật k . 

   Thứ ba là “Thành nhân chi m ”. 

Chúng ta cần phải biết, ta - người không hai. Chúng 

sanh có tâm phân biệt, có tâm chấp trước, Phật Bồ Tát 

không  có,  người  giác  ngộ  không  có.  Chúng  ta  ở 

Singapore  giao  thiệp  với  các  tôn  giáo  khác,  chúng  ta 

giúp  đỡ  họ  một  cách  nhiệt  thành.  Họ  làm  việc  tốt, 

chúng ta giúp họ thành tựu. 

Có rất nhiều người hỏi tôi: “Phật giáo đồ chúng ta 

 nhận số tiền quyên góp cúng dường là để làm việc cho 

 Phật  giáo.  Pháp  sư!  Tại  sao  thầy  đi  giúp  đỡ  tôn  giáo 

 khác?” . 

Tôi bảo:  “Tôi không hề giúp đỡ tôn giáo khác” . 

Họ  nói:   “Thầy  giúp  đỡ  nào  là  Hồi  giáo,   n  Độ 

 giáo, Cơ Đốc giáo, v.v ” . 

Tôi  bảo:   “Đó  đều  là  Phật  giáo.  Bạn  có  nghe,  ở 

 trong  pháp  Đại  Thừa  có  một  câu  nói  là  có  pháp  nào 

 không  phải  Phật  pháp  hay  không?” .  Họ  gật  đầu,  có 

nghe nói.  “Những Cơ Đốc Giáo đó cũng là Phật pháp, 

 Thiên Chúa Giáo cũng là Phật pháp, Hồi giáo cũng là 

 Phật pháp, không có pháp nào không phải Phật pháp. 



270 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

 Tôi  không  hề  giúp  ngoại  đạo  làm  việc,  tôi  giúp  Phật 

 giáo làm việc” . 

Bạn có cách nghĩ sai lầm, cách nhìn sai lầm này là 

bạn không hiểu về  inh Đại Thừa. Phật dạy chúng ta 

xả bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, bạn vẫn đang 

giữ vững kiên cố vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì 

đến ngày nào bạn mới trở thành đệ tử Phật? Tâm lượng 

của Phật là “Tâm bao thái hư, lượng chu sa giới”, các 

bạn  đều  biết,  thường  xuyên  niệm,  niệm  luôn  bên 

miệng,  nhưng  mà  tâm  lượng  của  mình  vẫn  là  có  chút 

xíu, vẫn là không thể bao dung người. Chúng ta không 

có tuân thủ lời giáo huấn của Phật Đà. Các bạn biết yêu 

thương  động  vật,  yêu  thương  súc  sanh,  lẽ  nào  chủng 

tộc khác nhau, tôn giáo khác nhau, bạn liền đối lập với 

họ  sao?  Chúng  sanh  động  vật  cũng  là  chủng  tộc  khác 

nhau,  tại  sao  đối  với  nó  thì  yêu  thương,  còn  đối  với 

người  thì  không  yêu  thương?  Phật  học  đi  về  đâu  rồi? 

inh niệm đi về đâu rồi? Hồ đồ đến mức không hiểu vì 

sao.  Cần  phải  giác  ngộ!  Mở  quyển   inh  ra,  từng  câu 

từng  chữ  suy  nghĩ  thật  nhiều,  phải  nghĩ  rõ  ràng,  nghĩ 

sáng tỏ. 

 “Thành nhân chi m ” , “nhân” ở chỗ này là nghĩa 

rộng, mười pháp giới, tất cả chúng sanh đều bao gồm ở 

trong đó. Chỉ cần người ta làm việc tốt, chúng ta nhìn 

thấy, nghe thấy rồi, nhất định không được đố kỵ, nhất 

định không được làm tổn hại, nên phát tâm tùy hỷ công 

đức,  tận  tâm  tận  lực  giúp  đỡ  họ.  Tác  thành  cho  họ 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

271  

chính  là  tác  thành  cho  chính  mình,  tác  thành  cho  đức 

hạnh của mình, tác thành cho tánh đức của mình. 

   Thứ tư là “Khuyên người làm thiện”. 

hông  những  khuyên  bằng  miệng,  mà  còn  phải 

khuyên  bằng  thân.   huyên  bằng  miệng  là  ngôn  ngữ, 

viết  thành  sách,  làm  thành  văn,  cũng  được  xem  là 

khuyên  bằng  miệng.  Nhất  định  phải  tự  thân  nỗ  lực, 

phải làm nên tấm gương tốt, đây là khuyên bằng thân. 

Phật ở trong  inh điển thường hay dạy chúng ta:  “Thọ 

 trì đọc tụng, vì người diễn nói” . Diễn là biểu diễn, biểu 

diễn là khuyên bằng thân, phải làm nên tấm gương tốt 

cho  người  ta  thấy,  làm  mẫu  mực  cho  người,  gợi  cho 

người   nguyện học tập. 

   Thứ năm là “Cứu người nguy cấp”. 

Mỗi một điều ở trong đây nói,   nghĩa đều sâu rộng 

vô tận. Cứu người nguy cấp là phải biết phòng họa khi 

chưa xảy ra, tai nạn hiện tiền rồi thì cứu giúp đã không 

kịp. Nguy cấp sinh ra từ chỗ nào vậy? Đều là từ tạo tác 

ác nghiệp sinh ra. Cứu người nguy cấp thật sự là việc 

quan trọng, tức là phải dạy họ đoạn ác tu thiện, chuyển 

mê thành ngộ thì nguy cấp mới có thể thật sự tiêu trừ. 

Nhưng bạn thử nghĩ xem, dạy người đoạn ác tu thiện, 

nếu  bản  thân  không  thể  đoạn  ác  tu  thiện  thì  làm  sao 

người  ta  tin  được?   huyên  người  khác  chuyển  mê 

thành ngộ, mà mình vẫn mê hoặc điên đảo thì người ta 

làm sao giác ngộ được? Cho nên, chư Phật Bồ Tát tất 

cả đều bắt đầu làm từ bản thân. Các Ngài dạy chúng ta 



272 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

buông xả danh vọng lợi dưỡng, bản thân các Ngài thật 

sự làm được rồi, ba y một bát, du hóa nhân gian, thật 

sự làm được sáu căn thanh tịnh, không nhiễm bụi trần. 

Chúng ta nhìn thấy hình ảnh này sẽ cảm tưởng như thế 

nào? Có giác ngộ ra từ trên hình tượng, hình ảnh này 

hay không? Thật sự giác ngộ ra được thì nhất định sẽ 

rất hoan hỷ noi theo học tập, vậy là giác ngộ rồi. Nếu 

như  vẫn  không  làm  được  là  chưa  giác  ngộ.   hông 

những  không  làm  được,  mà     niệm  vẫn  chưa  chuyển 

được. Việc đầu tiên là chuyển đổi   niệm, sau đó ở trên 

sự tướng sẽ không khó làm được. 

Có  một  số  đồng  tu  rất  muốn  học  Bồ  Tát  hạnh,  rất 

muốn tu Bồ Tát đạo, nhưng mà học thế nào cũng học 

không giống. Nguyên nhân do đâu vậy? Ý niệm  chưa 

chuyển được, vẫn là một cái tâm phàm, vẫn là một cái 

tâm  mê, vẫn  sống trong tình chấp như xưa, chưa giác 

ngộ,  cho  nên  học  theo  vô  cùng  vất  vả,  vô  cùng  khó 

khăn, dễ dàng thoái chuyển, đạo l  là ở chỗ này. Cũng 

chính vì nguyên nhân này mà chư Phật Bồ Tát thị hiện 

luôn lấy giảng  inh thuyết pháp làm hình tượng hàng 

đầu.  Mục  đích  của  giảng   inh  thuyết  pháp  chính  là 

giúp chúng ta phá mê khai ngộ. Sau khi ngộ rồi thì việc 

gì cũng dễ làm. Chưa ngộ thì khó, quá khó, quá khó! 

Cho  nên  Phật  pháp,  không  những  là  Thiền  Tông,  mà 

Giáo Hạ cũng như vậy, sau khi ngộ mới khởi tu. Chưa 

ngộ thì tu cái gì? Chỉ riêng Tịnh Tông là đặc thù. Tịnh 

Tông  là  giải  -  hành  đồng  thời  cùng  tiến.  Những  pháp 

môn  khác  đều  là  sau  khi  ngộ  thì  mới  khởi  tu,  không 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

273  

ngộ  là  không  có  chỗ  hạ  thủ.  Sự  thù  thắng  của  Tịnh 

Tông chính là không ngộ, một câu A Di Đà Phật thành 

thật niệm;  một  mặt niệm Phật,  một  mặt cầu giác ngộ, 

đồng thời tiến hành một lúc. Trong vô lượng pháp môn 

chỉ có một pháp môn này, cho nên gọi là  “giáo ngoại 

 biệt chìm” .  hông phải nói người niệm Phật thì không 

cần  cầu  giác  ngộ,  đặc  biệt  là  người  muốn  phát  tâm 

hoằng pháp, không giác ngộ thì lấy gì hoằng pháp, lấy 

gì  để  dạy  người?  Cho  nên  giác  ngộ  là  vô  cùng  quan 

trọng. Thật sự giác ngộ thì nguy cấp mới có thể xa lìa, 

bạn cũng có năng lực cứu người nguy cấp. 

   Thứ sáu là “Hưng kiến đại lợi”. 

17Phàm là có ích cho xã hội, có ích cho chúng sanh 

đều là lợi ích chân thật. Sao gọi là đại lợi? Điều này có 

quan  hệ  mật  thiết  với  “cứu  người  nguy  cấp”  ở  phần 

trước. Hay nói cách khác, có thể cứu giúp chúng sanh 

nguy cấp là đại lợi; có thể phòng ngừa đủ thứ tai họa, 

đó  là  đại  lợi.  Giúp  đỡ  chúng  sanh nhất  định  phải  biết 

phòng ngừa khi họa chưa xảy ra. Làm thế nào mới thật 

sự  biết  phòng  họa?  Điều  này  cần  trí  tuệ,  cần  sự  hiểu 

biết phong phú. Thế là chúng ta liền nghĩ đến giáo dục, 

giáo dục mới là lợi ích lớn nhất. 

Hãy nhìn từ trên thành quả của nó, thời xưa  hổng 

Lão  Phu  Tử  lấy  thân  phận  bình  dân  để  làm  giáo  dục. 

Bản thân Ngài một đời trải qua đời sống vật chất tương 

đối  thanh  bần.  Việc  Ngài  làm  là  việc  tốt  chân  thật, 



17 Bắt đầu đĩa 17 



274 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

không những ảnh hưởng đương đại, ảnh hưởng lịch sử, 

mà  mãi  cho  đến  ngày  nay  sức  ảnh  hưởng  của  nó  vẫn 

còn tồn tại; không những không bị mất đi, mà còn thấy 

bộ dạng có vẻ dần dần mở rộng. Quí vị thử nghĩ, làm 

thế nào mà có thể ảnh hưởng đến ngàn năm muôn đời? 

hông thấy việc thứ hai nào khác, chỉ có giáo dục mới 

có thể tạo ra sự ảnh hưởng sâu xa như vậy. 

Ở  Ấn  Độ  xưa,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  một  tấm 

gương  tốt,  Ngài  cũng  dấn  thân  vào  công  tác  giáo  dục 

xã  hội.  Việc  mà   hổng  Tử  với  Phật  Đà  làm  là  giống 

nhau,  sức  ảnh  hưởng  không  thể  nghĩ  bàn  cũng  như 

nhau. Sự việc này thật sự có thể giúp người đoạn ác tu 

thiện, phá mê khai ngộ; có thể tránh được tất cả tai nạn 

cho  chúng  sanh,  thiên  tai  nhân  họa  đều  có  thể  phòng 

ngừa. Tai nạn do con người tạo là có thể phòng ngừa, 

mọi người còn đồng  , còn tin được, nhưng tai họa tự 

nhiên (hay còn gọi là thiên tai) cũng có thể phòng ngừa 

được sao? Nhà Phật nói, có thể! Tại sao vậy? Vì  “y báo 

 chuyển  theo  chánh  báo” .  Tâm  người  đoan  chánh, 

hành vi đoan chánh thì môi trường sống của chúng ta 

cũng theo đó mà đoan chánh. Đây tức là nói rõ, thiên 

tai  sẽ  tùy  theo  tâm  người  mà  sinh  ra  thay  đổi.  Chúng 

sanh  không  hiểu  rõ  đạo  l   này.  Trong  tâm  tư  duy  là 

niệm ác, việc tạo tác là hành vi ác thì sẽ chiêu cảm biết 

bao nhiêu thiên tai nhân họa. Cho nên, muốn khiến tất 

cả  chúng  sanh  lìa  khổ  được  vui,  biện  pháp  duy  nhất 

chính  là  giúp  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ.  Vậy  là 

chúng  ta  biết  được,  “hưng  kiến  đại  lợi”,  điều  quan 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

275  

trọng nhất là giáo dục. Nhưng nền giáo dục này, chúng 

ta  cũng  phải  dùng  cách  nói  của  người  nước  ngoài  để 

nói,  vì  người  đời  thường  hay  mê  tín  “trăng  của  nước 

ngoài tròn”. 

Thập niên 70, tiến sĩ Thang Ân Tỉ người Anh nói: 

 “Có  thể  giải  quyết  vấn  đề  của  thế  kỷ    ,  chỉ  có  Phật 

 pháp  Đại  Thừa  và  học  thuyết  Khổng  Mạnh” .  Đây  là 

người  nước  ngoài  nói.  Chúng  ta  từ  đây  liền  thể  hội 

được, chỉ có nền giáo dục của Phật Đà và nền giáo dục 

của nhà Nho mới có thể tạo nên lợi ích lớn nhất, giúp 

đỡ  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn.  Ai  đi  làm  vậy?  Người 

giác ngộ phải đi làm. Nếu không có năng lực làm, mà 

có mấy người chí đồng đạo hợp muốn học thì chúng ta 

phải  dạy,  dạy  ba  người,  năm  người,  tám  người  hay 

mười người đều được. Chỉ cần bản thân thật sự hiểu rõ, 

toàn tâm toàn lực mà làm, quyết không cầu danh vọng 

lợi dưỡng, nhất định không cầu tự tư tự lợi. 

Chúng  ta  nên  biết,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm 

xưa tại vườn Lộc Uyển cũng chỉ dạy có năm người, 

khởi  nghiệp  từ  năm  T   kheo.  Chân  thật  hành  thiện 

với người, chân thật thành tựu việc tốt của người thì 

tự nhiên có những người chí đồng đạo hợp đến cùng 

nhau  học  tập.  Thế  Tôn  năm  xưa  giáo  hóa  chúng 

sanh, số người dần dần càng ngày càng nhiều. Chúng 

ta đọc thấy ở trong  inh điển có 1.255 người, đây là 

lúc Thế Tôn dạy học, học trò đông nhất là có chừng 

đó người. 



276 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Chúng ta xem, tổ sư chúng ta dạy học nhiều đời đều 

là tấm gương tốt nhất của chúng ta, địa điểm dạy học 

không có nhất định. Nếu phải xây  một đạo tràng, xây 

một ngôi trường học mới có thể dạy học thì quá chậm, 

là không kịp rồi. Tùy lúc tùy nơi nhiệt tâm chỉ dạy, còn 

về  việc  xây  đạo  tràng,  xây  trường  học  thì  tùy  duyên. 

Người  hiểu  biết  thật  sự,  người  giác  ngộ  thật  sự  thì 

không  ai  không  ở  trong  đời  tùy  duyên  qua  ngày,  cho 

nên  tâm  trạng  của  họ  thanh  tịnh,  tự  tại,  điểm  này  rất 

quan  trọng.  Hơi  có  một  chút  xíu  tâm  phan  duyên,  có 

một  mảy  may  tâm  tự  tư  tự  lợi  thì  bạn  liền  có  lo  nghĩ 

ngay. Quí vị phải biết, tạo nghiệp không chỉ ở hành vi, 

mà lo nghĩ cũng là tạo nghiệp,   nghĩ cực k  vi tế cũng 

tạo  nghiệp.  Ở  phần  trước  chúng  ta  đã  học  qua  câu 

chuyện về Vệ Trọng Đạt,   nghĩ cực k  vi tế là đã tạo 

nghiệp rồi. Nhất định đem   nghĩ tự tư tự lợi trừ bỏ tận 

gốc, chỉ còn thuần túy một   niệm lợi ích chúng sanh, 

niệm  lợi  ích  xã  hội,  như  vậy  mới  tốt,  sự  tu  học  của 

chúng ta trong đời này mới có thành tựu, tương lai khi 

ra  đi,  khi  vãng  sanh  mới  tự  tại,  mới  thanh  thản,  bản 

thân thật sự đã làm chủ được. Chúng ta phải biết đạo l  

này, phải hiểu rõ tại sao đây gọi là lợi ích lớn. 

   Thứ bảy là “ ả tài làm phước”. 

Người thế gian không có ai không ưa thích giàu có. 

Đối  với  sự  giàu  có,  luôn  luôn  cảm  thấy  càng  nhiều 

càng tốt, chưa có lúc nào thỏa mãn. Tiền của tích chứa 

ở  đó,  nếu  không  biết  dùng  thì  đó  là  tạo  nghiệp,  đó 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

277  

chính là tội lỗi. Ngày nay, thế giới này còn có biết bao 

nhiêu chỗ khổ nạn, một số người dân vùng biên giới xa 

xôi đang đói khát, không có thức ăn, đồ mặc. Chúng ta 

ở  đây  thì  cứ  tích  chứa,  để  người  khác  đang  chịu  đói. 

Bạn nói xem, cái bạn tu là phước hay là ác? Cổ Thánh 

tiên Hiền dạy chúng ta,  “tài vật phải lưu thông mới có 

 thể  lợi  ích  tất  cả  chúng  sanh” ,  cho  nên  tiền  của  tuyệt 

đối không nên tích chứa, dùng hết rồi thì tốt, không còn 

nữa là tốt nhất.  hông có thì sao? Thanh tịnh rồi, hết 

việc  rồi.  Bạn  nói  xem,  điều  đó  tự  tại  biết  bao.  Dùng 

tiền  của  là  nhân  quả,  càng  xả  càng  nhiều,  càng  nhiều 

càng phải xả. 

“ ả - Được”,   nghĩa của hai chữ này chúng ta nhất 

định  phải  hiểu  rõ.  Hai  chữ  này  có  hai  tầng     nghĩa  ở 

trong đó. Thứ nhất là nói Nhân - Quả, “xả tiền của” là 

nhân; “được tiền của” là quả báo. Nhưng sau khi được 

tiền của rồi vẫn phải xả, phải đem cái mà bạn có được 

cũng xả sạch thì trí tuệ của bạn liền mở ngay. Cho nên, 

xả  pháp  được  thông  minh  trí  tuệ,  xả  cái  gì  được  cái 

nấy. Nhân quả báo ứng không mảy may sai chạy. Chư 

Phật Bồ Tát vì chúng ta làm đủ dạng thị hiện, thị hiện 

nhiều  nhất,  rõ  ràng  nhất  chính  là  bố  thí,  chính  là  xả. 

Trong  chương  hồi  hướng  thứ  sáu  của  “ inh  Hoa 

Nghiêm”,  “Phẩm  Thập  Hồi  Hướng”,  chúng  ta  xem, 

không có cái gì là không xả, mọi thứ đều có thể thí xả, 

xả rất sạch sẽ, đó gọi là Phật, đó gọi là Bồ Tát, đó gọi 

là người chân thật giác ngộ. 



278 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Người mê thì lo được, lo mất, sống rất đáng thương. 

Cả đời sống trong cái vòng lẩn quẩn “Được - Mất” này, 

thật  đáng  thương  biết  bao!  Phật  Bồ  Tát,     nghĩ  của 

“được  -  mất”  không  còn  nữa,  niệm  niệm  chỉ  vì  tất  cả 

chúng  sanh.  Tôi  thường  nói,  bạn  giúp  đỡ  tất  cả  chúng 

sanh,  vì  tất  cả  chúng  sanh  phục  vụ,  nhưng  mà  tướng 

ngã, tướng nhân, tướng chúng sanh, tướng thọ giả, bạn 

vẫn  chưa  có  buông  xả,  bạn  vẫn  chưa  từ  bỏ  thì  cái  mà 

bạn  tu  được  là  phước  báo  thế  gian,  không  ra  khỏi  lục 

đạo luân hồi. Nếu như bạn đem bốn tướng xả hết, như 

trong  “ inh   im  Cang”  nói,  không  tướng  ngã,  không 

tướng nhân, không tướng chúng sanh, không tướng thọ 

giả, phát tâm vì tất cả chúng sanh phục vụ, giúp đỡ tất 

cả chúng sanh khổ nạn một cách vô điều kiện, thì đây là 

đại  Thánh  xuất  thế  gian,  người  này  chính  là  Phật  Bồ 

Tát. Bất kể thân phận mà họ thị hiện là nam nữ, già trẻ, 

là  thuộc  loại  ngành  nghề  nào  đều  là  Bồ  Tát  hóa  thân. 

Phải biết xả tiền của làm phước, tiền của không nên tích 

chứa, đừng sợ  “tiền của của tôi xả hết rồi, ngày mai tôi 

 sống  thế  nào  đây?” .  Đời  sống  ngày  mai  chắc  chắn  tốt 

hơn hôm nay. Bạn không tin thì biết làm sao? Bạn phải 

biết đạo l  này, phải biết cách làm như thế nào. 

   Thứ tám là “Hộ trì chánh pháp”. 

“Chánh”  và  “Tà”  là  đối  lập  nhau.  Tiêu  chuẩn  ở 

trong Phật pháp, nếu như tương ưng với chân tướng vũ 

trụ nhân sinh thì gọi là chánh pháp, trái ngược lại với 

chân  tướng  sự  thật  là  tà  pháp.  Nhưng  chân  tướng  sự 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

279  

thật không dễ hiểu. Những điều mà ở trong tất cả  inh 

luận Đại Thừa nói đều là chân tướng sự thật của vũ trụ 

nhân  sinh,  phải  thường  xuyên  đọc  tụng.  Sự  tuy  phức 

tạp nhưng cũng có cương lĩnh, có thể tìm ra đầu mối. 

“ inh  im Cang” là bộ  inh điển mà nhiều người 

yêu thích nhất, ngôn ngữ đơn giản, đầy đủ   nghĩa, tiện 

cho việc thọ trì đọc tụng nên mọi người  ưa thích, nhà 

nhà đều hiểu. Trong “ inh  im Cang” nói với chúng 

ta chân tướng sự thật là gì vậy? Chân tướng sự thật là 

không  có  bốn  tướng  (không  tướng  ngã,  không  tướng 

nhân, không tướng chúng sanh, không tướng thọ giả). 

Nếu  như  bạn  chấp  trước  “nhân,  ngã,  chúng  sanh,  thọ 

giả”  là  sai  rồi!  Tư  tưởng  sai  lầm,  kiến  giải  sai  lầm 

chính  là  nguồn  gốc  của  tất  cả  tà  vạy.  Phật  nói  với 

chúng ta, chân tướng sự thật là “mộng huyễn bèo bọt”, 

sự tồn tại của hiện tượng “như sương, như điện chớp”, 

bạn phải lĩnh ngộ nó một cách triệt để. Bạn thật sự hiểu 

rõ  ràng,  hiểu  sáng  tỏ  thì  bạn  liền  được  đại  tự  tại.  Tại 

sao vậy? Hiểu rõ l  rồi thì tâm liền an, chúng ta thường 

nói “tâm an l  đắc”. Tại sao tâm an vậy? Vì đạo l  hiểu 

rõ rồi, hiểu minh bạch rồi. 

Trong “Tâm  inh”, vừa mở đầu là  “Quán tự tại Bồ 

 Tát  hành  thâm  Bát  Nh   Ba  La  Mật  đa  thời” .  Chữ 

“hành” đó là gì? Hành là hành vi đời sống. Hành vi đời 

sống ở trong trí tuệ rất sâu, chúng ta nói cách khác, đời 

sống  mà  Bồ  Tát  trải  qua  là  đời  sống  trí  tuệ  cao  độ, 

chính là   nghĩa câu thứ nhất trong “Tâm  inh”, là trải 



280 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

qua  đời  sống  có  trí  tuệ  cao  độ,  cho  nên   “chiếu  kiến 

 ngũ u n giai không”.  Đây là thông đạt, hiểu rõ chân 

tướng của vũ trụ nhân sinh. 

Phía dưới là  “Độ nhất thiết khổ ách” . Đời sống của 

người thế gian là có khổ, có tai, có nạn. Phật Bồ Tát thì 

không  có  khổ,  không  có  tai,  không  có  nạn.  Từ  đó  cho 

thấy, đau khổ, tai nạn là từ trong mê hoặc mà sinh ra; tự 

tại,  chân  lạc  có  được  từ  trong  giác  ngộ.  Từ  chỗ  này 

chúng  ta  liền  có  thể  thể  hội  được  khái  niệm  chính  xác 

của hộ trì chánh pháp. Ý nghĩa của câu này rất sâu, nó có 

quan hệ rất lớn đối với việc đối nhân - xử thế - tiếp vật, 

tu  hành  chứng  quả  trong  đời  sống  chúng  ta.  Chúng  ta 

nhất định phải dùng nhiều thời gian một chút để nói rõ. 

Chúng  ta  đã  giảng  đến   “Hộ  trì  chánh  pháp” .  Ý 

nghĩa  của  một  câu  này  nói  mãi  không  hết.  Sự  chỉ  dạy 

của  Thế  Tôn  trong  49  năm  cũng  là  một  câu  này.  Rốt 

cuộc,  chánh  pháp  là  gì  và  hộ  trì  chánh  pháp  như  thế 

nào? Phần trước đã báo cáo qua với quí vị, thuần là tâm 

thiện,  thuần  là  tâm  thương  yêu,  thuần  là  tâm  lợi  ích 

chúng  sanh  chính  là  chánh  pháp.  Có  thể  đem  tâm  này 

thực  tiễn  chính  là  công  đức.  Ở  trong  đây  nếu  có  một 

mảy may   nghĩ tự tư tự lợi thì liền đem chánh pháp phá 

hoại  rồi,  cũng  là  đem  công  đức  hủy  diệt.  Đây  là  điểm 

chúng ta không thể không nhận thức, không thể không 

hiểu rõ. Trong  inh Phật thường nói tương ưng với nhất 

niệm,  đây  là  chánh  pháp.  Nhất  niệm  chính  là  tự  tánh, 

nhất niệm là chân tâm. Chân tâm là thuần thiện, là thuần 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

281  

yêu thương, là thuần lợi ích tất cả chúng sanh, tuyệt đối 

không có giả dối, cũng không có tạo tác. 

Trong cửa nhà Phật, vừa bước vào là điện Tứ Thiên 

Vương. Tứ Thiên Vương chính là pháp biểu trưng, dạy 

chúng ta hộ trì chánh pháp. 

 

 

ĐIỆN TỨ THIÊN VƢƠNG 

 Thứ nhất, Đông phương Trì Quốc Thiên Vương. 

Phương  Đông  là  bắt  đầu,  là  nơi  mặt  trời  bắt  đầu 

mọc, cũng chính là nói hộ trì chánh pháp bắt đầu từ Hộ 

Quốc Thiên Vương. Chúng ta thử nghĩ hàm nghĩa của 

tên gọi này. 

Muốn  bảo  vệ  nước  thì  trước  tiên  nhất  định  phải 

bảo vệ nhà (không có nhà thì làm gì có nước). Muốn 

bảo vệ nhà thì nhất định phải bảo vệ thân (không có 

thân cũng là không có nhà rồi). Cho nên nhà Nho dạy 

người:   “Thành  ý,  chánh  tâm,  tu  thân,  tề  gia,  trị 

 quốc” ,  đây  là  có  trình  tự  nhất  định.  Hàm  nghĩa  của 

pháp  biểu  trưng  Thiên  Vương  là  làm  tròn  phận  sự. 

Một  người  sinh  đến  thế  gian  này  có  chức  trách  của 

họ. Trong giáo dục cổ đại Trung Quốc nói “ngũ luân, 

thập nghĩa”. 

Ngũ luân, luân là nói thân phận, địa vị của chúng ta. 

Bạn ở trong xã hội này, bạn là thân phận gì, địa vị gì, 

đây gọi là luân. 



282 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Nghĩa tức là nghĩa vụ, là cái mà bạn cần phải làm. 

Ví dụ bạn ở gia đình, thân phận của bạn là cha, nghĩa 

vụ của bạn chính là từ ái, bạn phải yêu thương con cái 

của  mình,  bạn  phải  yêu  thương  gia  đình  mình,  đây  là 

chức  trách  của  bạn.  Thân  phận  của  bạn  là  con  cái, 

nghĩa vụ của con cái là phải tận hiếu, “phụ từ tử hiếu”, 

anh  nhường  em  kính.  Thân  phận  là  anh  thì  phải  hữu 

hảo thương yêu các em của bạn. Thân phận là em thì 

phải tôn kính đối với các anh. 

Vào  thời  xưa,  những  giáo  dục  này  vô  cùng  được 

xem  trọng,  đây  là  căn  bản  của  làm  người.  Thế  nhưng 

ngày nay trong giáo dục hiện đại không còn nữa, trong 

nhà  cha  mẹ,  người  lớn  không  dạy,  trường  học  cũng 

không nói, xã hội cũng không bàn, thế là thiên hạ đại 

loạn. Loạn như thế nào vậy? Luân thường loạn mất rồi! 

Người sống ở thế gian này chỉ ham muốn thọ dụng về 

vật chất, thế thì có khác gì so với cầm thú? Người khác 

với cầm thú chính là được tiếp nhận giáo dục của bậc 

Thánh  Hiền.  Giữa  người  với  người  có  thể  tương  thân 

tương  ái,  chung  sống  hòa  mục,  đây  là  thành  quả  của 

giáo  dục.  Nhưng  hiện  nay  không  có  người  dạy,  trong 

Phật pháp còn có một ít. Nói thật ra, hiện nay lời giáo 

huấn của Phật Bồ Tát, lời giáo huấn của Tổ sư Đại đức 

cũng  dần  dần  bị  quên  lãng.  Tuy  hình  tượng  còn  đó, 

nhưng     nghĩa  không  có  người  biết.  Cho  nên  hộ  trì 

chánh pháp, trước tiên phải hộ trì chính bản thân chúng 

ta,  “tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, 

 tâm  giác  ngộ,  tâm  từ  bi” .  Nhà  Phật  nói:   “Từ  bi  làm 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

283  

 gốc,  phương  tiện  làm  cửa” ,  phải  bắt  tay  từ  chỗ  này. 

Tâm của chúng ta không chân, không thành, lừa gạt dối 

trá, đây là tạo vô lượng vô biên tội nghiệp. Tuy trước 

mắt có thể được một chút lợi nhỏ, nhưng quả báo ở địa 

ngục. Thật không đáng! 

Hôm qua,  ở  Bắc   inh có  người  điện  thoại cho tôi, 

nói là ở Đông Bắc có một số người xuất gia giả mượn 

danh nghĩa của tôi để quyên góp (nghe nói quyên được 

không  ít  tiền,  khoảng  vài  ba  triệu),  và  nói  rằng  tôi 

muốn đến bên đó xây đạo tràng và về bên đó để truyền 

giới.  Vị  pháp  sư  này  tôi  không  biết,  ông  ta  có  thần 

thông chăng? Thần thông cũng làm sai rồi! Tôi không 

có  cái     nghĩ  này,  tôi  cả  đời  không  có  đạo  tràng  của 

riêng mình, cả đời đều ở đạo tràng của người khác. Tôi 

năm nay 73 tuổi rồi  mà còn  muốn xây đạo tràng, đâu 

có cái chuyện ngu si này? Cả đời tôi không làm trụ trì, 

không truyền giới, học theo Ấn Quang Pháp sư, không 

đi  quyên  tiền  người,  không  đi  hóa  duyên  với  người, 

mấy chục năm như một ngày, đâu có chuyện đến tuổi 

về  chiều  còn  làm  việc  hồ  đồ  này.  Cho  nên,  hy  vọng 

đồng tu các nơi phải hiểu rõ, phải sáng tỏ, không để bị 

người  ta  lừa  gạt.  Phàm  là  người  đặt  điều  sinh  sự,  các 

bạn đem tiền đi cúng dường là cúng dường cho họ, chứ 

không liên quan gì đến tôi. Tôi ở nơi này, đồng tu các 

nơi từ hải ngoại đến hầu như ngày nào cũng có. Tiền 

mà  họ  cúng  dường  cho  tôi,  ngay  cả  phong  bì  tôi  còn 

không nhìn đến, thảy đều chuyển giao cho Thôn Di Đà, 

tôi  cũng  không  biết  trong  phong  bì  đó  có  bao  nhiêu 



284 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

tiền, do họ mở phong bì ra, do họ xử l . Cho nên, hy 

vọng  các  vị  đồng  tu  hiểu  rõ,  không  nên  bị  người  lừa 

gạt. Tôi không có chỗ để dùng tiền, tôi cần tiền để làm 

gì? Cái gì tôi cũng không cần. Hy vọng mọi người giữ 

tâm tốt, làm việc tốt là tốt rồi. 

Người học đạo, đặc biệt là người học Phật, học Phật 

là  học  giác  ngộ,  học  chân  thành,  học  thanh  tịnh,  học 

bình  đẳng  giác,  học  từ  bi.  Từ  bi,  việc  đầu  tiên  là  bạn 

phải  yêu  chính  mình,  phải  gìn  giữ  thiện  tâm,  gìn  giữ 

thiện hạnh của mình, vậy mới gọi là hộ trì chánh pháp. 

Bảo  vệ  như  thế  nào?  Bắt  tay  từ  đâu  vậy?  Tôi  thường 

nói, nhất định buông xả   niệm tự tư tự lợi, buông xả   

niệm khống chế, chiếm hữu đối với tất cả người, tất cả 

sự vật, thì tâm của bạn liền thanh tịnh, tâm chân thành, 

chân  tâm  của  bạn  liền  hiển  lộ.  Nếu  như  còn  có  một 

mảy may cái   niệm này thì bạn đã sai rồi, tâm mà bạn 

dùng  là  vọng  tâm,  là  giả  dối,  không  phải  chân  thật. 

Phật Bồ Tát dùng tâm thuần chân đối với tất cả người, 

tất  cả  sự,  tất  cả  vật,  “tâm  thuần  chân,  tình  thương 

 thuần  chân,  lợi  ích  đại  chúng  thuần  chân” .  Tại  sao 

các Ngài làm như vậy? Các Ngài đã giác ngộ, đã sáng 

tỏ rồi, tất cả chúng sanh là chính mình. 

Có một số người muốn tôi viết chữ cho họ, tôi cũng 

thường hay viết một câu khẳng định: “Hƣ không pháp 

giới tất cả ch ng sanh là chính mình” . Người mà xem 

hư không pháp giới tất cả chúng sanh là chính mình thì 

người này chính là Phật Bồ Tát. Phàm phu không biết 

chân tướng sự thật này, trong đây chia ra mình, chia ra 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

285  

người, làm những việc hồ đồ, tổn người lợi mình. Tâm 

mê  hoặc  làm  việc  hồ  đồ,  đây  gọi  là  phàm  phu.  Người 

không biết chân tướng sự thật, Phật ở trong  inh điển 

thường  hay  cảm  thán  là  “kẻ  đáng  thương  hại”.  Loại 

người  nào  đáng  thương  vậy?  Loại  người  không  biết 

chân tướng sự thật là đáng thương. Cho nên hộ trì chánh 

pháp, việc đầu tiên phải biết chân tướng sự thật, phải hộ 

trì tánh đức của mình. Trong đời sống thường ngày, đối 

nhân - xử thế - tiếp vật phải thật sự làm được tròn phận 

sự, trách nhiệm. Chư Phật Bồ Tát đã làm mẫu mực tốt 

nhất, mô phạm tốt nhất cho chúng ta. 

 Thứ hai, Nam phương Tăng Trưởng Thiên Vương. 

Phương  Nam  là  tượng  trưng  trí  tuệ  trong  sáng. 

Thiện Tài Đồng Tử Năm Mươi Ba Tham Vấn, phương 

hướng đều là ở phương Nam. Phương Nam đó không 

phải  là  phương  hướng  thật  sự,  không  phải  phương 

hướng  Đông  -Tây  -  Nam  -  Bắc,  mà  là  phương  hướng 

của trí tuệ. Trong ngũ hành, phương nam là hỏa. Hỏa 

tượng  trưng  cho  sáng  sủa.  Thiện  tri  thức  sống  ở  đâu 

vậy? Sống ở nơi sáng sủa đó, cho nên mỗi vị thiện tri 

thức  đều  ở  phương  nam.  Chúng  ta  phải  hiểu  rõ  đó 

không phải là phương nam thật sự. Nơi mà một người 

có  trí  tuệ  cư  trú  thì  nơi  đó  gọi  là  phương  nam,  là    

nghĩa này. 

Tăng  Trưởng  Thiên  Vương,  bạn  thử  nghĩ,  tên  của 

Ngài  là  hy  vọng  trí  tuệ  của  chúng  ta  tăng  trưởng  mỗi 

ngày, là   này. Đây là hộ trì chánh pháp. 



286 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Đông Phương Thiên Vương cầm trên tay là cây đàn 

T  Bà, là pháp biểu trưng, hoàn toàn không phải Ngài 

ưa thích ca hát, chúng ta đừng hiểu sai. Đây là đại biểu 

cho   gì vậy? Đại biểu cho   nghĩa trung đạo (Nho gia 

gọi là trung dung, nhà Phật gọi là trung đạo). T  Bà là 

nhạc cụ dây, chúng ta biết dây chùng thì đàn không ra 

tiếng, nếu căng thì nó sẽ bị đứt, nên phải chỉnh đến vừa 

đủ, chính là nói với chúng ta, đối nhân  - xử thế - tiếp 

vật phải làm đến vừa đủ tốt, không nên quá mức, cũng 

không  nên  bất  cập,  phải  biết  trung  đạo,  phải  dùng 

trung. Trung thì mới hòa, không trung thì liền bất hòa; 

hòa mới có thể hợp tác, hòa hợp mà! Bất hòa sao có thể 

hợp tác được? Cho nên nó biểu thị cái   này. 

Thiên  Vương  Nam  Phương  cầm  trên  tay  là  kiếm. 

iếm biểu thị cho trí tuệ.  iếm tuệ đoạn phiền não, là 

lấy   nghĩa này. 

Thiên Vương Phương Tây, Phương Bắc giảng ra là 

phương pháp, cách thức làm thế nào có thể đạt được hộ 

pháp, làm tốt công việc hộ pháp, làm thế nào khiến trí 

tuệ của mình tăng trưởng. Phía dưới dạy cho chúng ta 

phương pháp cụ thể. 

 Thiên Vương Phương Tây gọi là Quảng Mục. Bạn 

thử  nghĩ  cái     này,  Quảng  mục  là  dạy  chúng  ta  xem 

nhiều, người hiện nay gọi là tham quan, xem nhiều. 

 Thiên Vương Phương Bắc là Đa Văn. 

Hai  vị  Thiên  Vương  này  dạy  chúng  ta  phải  xem 

nhiều, nghe nhiều, phải hiểu biết nhiều. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

287  

Mấy hôm nay, Ủy ban Tôn giáo Singapore tổ chức 

triển  lãm  liên  hiệp  chín  tôn  giáo.  Điều  này  trước  đây 

chưa từng nghe thấy bao giờ, trên toàn thế giới đây có 

lẽ là lần đầu tiên. Chúng ta có cơ hội rất thuận lợi tiếp 

xúc được đối với từng tôn giáo. Chúng ta xem  nhiều, 

nghe nhiều, nhận thức nhiều, hiểu nhiều về họ thì mới 

có thể hòa mục hợp tác, xã hội  mới tốt lành hòa mục. 

Tôn  giáo  khác  nhau,  chủng  tộc  khác  nhau,  chúng  ta 

làm sao thật sự thực hiện được tôn trọng lẫn nhau, kính 

yêu  lẫn  nhau,  hỗ  trợ  hợp  tác,  cùng  tồn  tại  phát  triển. 

Singapore  đã  thực  tiễn  theo  đường  lối  này  rồi.  Mấy 

hôm nay có các đồng tu giảng  inh, nhưng tôi không 

có cách gì đi nghe được, do tôi phải đi xem tất cả các 

tôn  giáo  để  hiểu  nhiều  về  họ,  nhận  thức  nhiều  về  họ, 

đồng  thời  chúng  ta  cũng  giới  thiệu  Phật  giáo  cho  họ. 

Đây là giáo dục, giáo dục tôn giáo. 

Xã  hội  là  đa  nguyên,  biến  hóa  khôn  lường.  Quảng 

Mục  Thiên  Vương  cầm  trên  tay  là  rồng,  hoặc  giả  là 

cầm  rắn,  rồng  rắn  đều  giống  nhau.  Rồng,  rắn biểu  thị 

cái gì vậy? Biểu thị biến hóa, thiên biến vạn hóa. Đây 

là  nói  rõ  xã  hội  thiên  biến  vạn  hóa,  bạn  phải  thấy  rõ 

ràng. Trong biến hóa còn có nguyên l , nguyên tắc bất 

biến. Trên một tay của Ngài cầm rồng, trên tay kia cầm 

viên ngọc châu. Viên ngọc châu đó chính là nguyên tắc 

bất  biến,  phải nắm  cho  vững  vàng  thì  bạn  mới  có  thể 

ứng  phó  với  xã  hội  nhiều  biến  đổi.  Đây  là  lấy  cái    

nghĩa này, bạn nói xem, hay biết bao! 



288 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Bắc Phương Thiên Vương cầm trên tay là cái lọng. 

Lọng  đại  biểu  cho  gì  vậy?  Phòng  ngừa  ô  nhiễm!  Bạn 

tiếp  xúc  xã  hội  đa  nguyên  biến  hóa,  dứt  khoát  không 

được ô nhiễm, ô nhiễm là sai rồi. Ở trong xã hội phức 

tạp,  gìn  giữ  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác,  lọng  là  lấy    

nghĩa này. Đây gọi là hộ pháp.  hông phải bảo chúng 

ta  không  tiếp  xúc,  mà  sáu  căn  tiếp  xúc  với  cảnh  giới 

sáu trần bên ngoài giữ vững sự thanh tịnh, bình đẳng, 

chánh  giác,  từ  bi  của  mình,  quyết  định  không  bị  ô 

nhiễm, đó là thật sự biết hộ pháp. 

Sao gọi là ô nhiễm vậy? Tự tư tự lợi, tổn người lợi 

mình, tham sân si mạn, những   nghĩ này là ô nhiễm. 

Chúng ta ở trong tất cả hoàn cảnh nhân sự, trong tất cả 

hoàn cảnh vật chất, vĩnh viễn xa lìa những thứ ô nhiễm 

này  thì  tâm  của  chúng  ta  mới  thanh  tịnh.  Tâm  thanh 

tịnh thì sinh trí tuệ, như vậy  mới  có thể thật sự hộ trì 

chánh pháp. 

Quí vị nhất định phải biết, Phật pháp là chánh pháp. 

Cái  ngoài  Phật  pháp  có  phải  là  chánh  pháp  không? 

Trong  “ inh  Hoa  Nghiêm”  nói:   “Người  viên  m n 

 thuyết  pháp  thì  không  có  pháp  nào  là  không  viên 

 m n” .  Trong   inh  Đại  Thừa  cũng  thường  nói:   “Có 

 pháp nào không phải là Phật pháp? Giác ngộ rồi thì 

 m i pháp đều là Phật pháp” , cho nên thường nói Phật 

pháp rộng lớn vô biên, “Phật pháp vô biên”. Nếu như 

bạn nói rằng Cơ Đốc Giáo không phải Phật pháp, vậy 

Cơ Đốc Giáo chính là ranh giới của Phật pháp, nếu có 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

289  

ranh giới rồi, làm sao có thể nói vô biên được? Thiên 

Chúa Giáo, Do Thái Giáo …, tối hôm qua ở chỗ chúng 

ta là Do Thái Giáo giảng  inh, hôm nay đến lượt Bái 

Hỏa Giáo giảng, nếu như nói đó không phải Phật pháp, 

vậy Phật pháp đã có giới hạn rồi, Phật pháp sao có thể 

nói  là  vô  biên  được?  Phật  pháp  là  vô  biên,  sau  đó 

chúng ta mới biết, tất cả mọi tôn giáo, tất cả mọi chủng 

tộc thảy đều là Phật pháp. 

Ý  nghĩa  của  Phật  là  giác  ngộ.  Bạn  biết  minh  bạch, 

biết rõ ràng rồi thì liền gọi là Phật pháp; bạn chưa có biết 

rõ ràng, đó gọi là pháp thế gian.  inh điển Phật giáo bày 

ngay trước mắt chúng ta, bạn không hiểu rõ, không sáng 

tỏ thì đây không phải Phật pháp. Cho nên đối với người 

mê hoặc không hiểu biết hãy hỏi họ một câu, pháp nào là 

Phật  pháp?   hông  có  pháp  nào  là  Phật  pháp.  Giác  ngộ 

rồi thì mỗi pháp đều là Phật pháp. Người giác ngộ không 

có phân biệt, không có chấp trước, không có vọng tưởng. 

Có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì không có pháp 

gì là Phật pháp.  a lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

thì mỗi pháp đều là Phật pháp. Đây là Phật ở trong  inh 

Đại Thừa thường nói, chúng ta phải biết. 

Chúng  ta  ngày  nay  bố  thí  cúng  dường  tôn  giáo 

khác, có rất nhiều người lấy làm lạ. Tại sao họ lấy làm 

lạ vậy? Họ là phàm phu, họ không hiểu Phật pháp. 

Có rất nhiều người hỏi tôi:  “Pháp sư! Tại sao thầy 

 đem số tiền này cúng dường những tôn giáo khác vậy? 

 Tại sao thầy không cúng dường Phật giáo?” . 



290 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Tôi bảo:  “Tôi không có cúng dường tôn giáo khác, 

 là tôi cúng dường Phật giáo” . 

Họ  nói:   “Rõ  ràng  đó  là  Hồi  giáo,  Islam  giáo,   n 

 Độ giáo” . 

Tôi  tiếp:   “Đó  đều  là  Phật  giáo,  vì  bản  thân  bạn 

 chưa thấy rõ ràng, thảy đều là Phật giáo.   trong Phật 

 giáo có tông có phái, bạn có biết hay không?” . 

Họ trả lời:  “Dạ biết” . 

Phật giáo có mười tông phái, đó đều là tông phái của 

Phật giáo. Họ  tôn thờ  Thần,  tôn thờ Thượng  Đế,  trong 

đó  đều  là  hóa  thân  của  chư  Phật  Như  Lai.  Nhà  Phật 

chẳng phải thường nói, cần dùng thân gì để độ được thì 

các Ngài liền dùng thân ấy, bạn thử đọc Quan Thế Âm 

ba  mươi hai ứng thân trong Phẩm  Phổ Môn xem. Cần 

dùng Cơ Đốc giáo mà độ được, Ngài liền hiện thân Cơ 

Đốc Giáo; cần dùng thân Thượng Đế mà độ được, Ngài 

liền  hiện  thân  Thượng  Đế,  đều  là  chư  Phật  Như  Lai. 

Trong “ inh Vô Lượng Thọ” có một câu nói:  “Tất cả 

 đều thành Phật” . Tất cả này có bao gồm người của các 

tôn giáo khác không? Thảy đều bao gồm. 

Tất  cả  đều  thành  Phật,     nghĩa  này  sâu  rộng  biết 

bao, viên mãn biết bao. Tâm lượng nhỏ chia ra ta, chia 

ra  người,  bạn  vĩnh  viễn  không  thể  thành  tựu.   hông 

những  chứng  quả  bạn  không  có  phần,  mà  khai  ngộ 

cũng không có. Tự mình đã làm chướng ngại cho chính 

mình. Chúng ta cần phải giác ngộ, cần phải hiểu rõ. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

291  

    Thứ chín là “Kính trọng tôn trưởng”. 

18Phật  dạy  người  phải  tùy  duyên  chứ  không  phan 

duyên. Phật Bồ Tát, bản thân các Ngài đã làm được rất 

viên mãn, làm nên tấm gương cho chúng ta thấy.  ính 

trọng tôn trưởng, điều  này người hiện đại đã lơ là. Tại 

sao  phải  kính  trọng  vậy?  Tôn  trưởng  là  đối  tượng  để 

chúng ta học tập kính trọng. Nhưng thực tế,   của Phật 

là  muốn  chúng  ta  tôn  kính  tất  cả.  Tại  sao  vậy?  Bởi  vì 

tôn kính là tánh đức. Mục đích học Phật của chúng ta là 

muốn làm Phật, vậy làm thế nào mới có thể làm Phật? 

Nhất định phải đem tánh đức phục hồi lại một cách viên 

mãn thì tự nhiên thành Phật ngay. Phật không phải miễn 

cưỡng  mà  thành  tựu  được,  mà  là  tự  nhiên  thành  tựu. 

Trong  đại   inh  Phật  nói  cho  chúng  ta  biết:   “Tất  cả 

 chúng sanh vốn dĩ thành Phật” . Vốn dĩ chúng ta đều là 

Phật, hiện nay thì không phải là do nguyên nhân gì vậy? 

Tư tưởng, kiến giải, hành vi của chúng ta đã đi ngược 

tánh đức, cho nên chúng ta không phải là Phật. Nếu như 

hợp với tánh đức, đó chính là Phật, cùng với tất cả chư 

Phật  Như  Lai  không  hai  không  khác.  Từ  đó  cho  thấy, 

Phật giáo hóa chúng sanh chẳng qua là giáo hóa người 

thuận theo tánh đức mà thôi. Thuận theo tánh đức là tự 

nhiên, trái ngược tánh đức chính là phá hoại tự nhiên. 

Trong  Phật  pháp  có  khi  không  dùng  danh  từ  “tự 

nhiên” này, vì sợ mọi người có chấp trước, sẽ hiểu lầm 

đối  với  danh  từ  này  nên  dùng  “pháp  nhĩ”.  Pháp  nhĩ 



18 Bắt đầu đĩa 18 



292 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nghĩa  là  gì  vậy?  Là  giống  như     nghĩa  tự  nhiên  vậy. 

“Pháp” là tất cả các pháp, “nhĩ” tức là như vậy, vốn dĩ 

là  như  vậy.  Hiện  tại  muốn  thể  hội  về  những     nghĩa 

này  chúng  ta  cần  phải  có  độ  sâu  tương  đối.  Tại  sao 

vậy? Mọi người thường nói môi trường tự nhiên bị phá 

hoại (môi trường tự nhiên chính là môi trường sống của 

chúng ta), môi trường tự nhiên bị phá hoại chính là môi 

trường  sống  của  chúng  ta  bị  phá  hoại.  Chúng  ta  hiện 

nay sống đã cảm thấy rất đau khổ, không những trong 

thức ăn uống có chứa đựng biết bao nhiêu vi khuẩn gây 

bệnh, khiến người ăn cơm cũng thấy thấp thỏm lo âu, 

nước sinh hoạt hàng ngày cũng chứa đựng độc tố, mà 

thậm  chí  là  trong  không  khí  cũng  hàm  chứa  độc  tố. 

Thời đại này của chúng ta, nước để uống, không khí để 

hít  thở  không  bằng  thời  đại  ngày  xưa.  Thời  đại  ngày 

xưa, quả thật nước uống là suối trong, hít thở là không 

khí trong lành. Môi trường sống của chúng ta ngày nay 

thua xa người xưa. Do ai phá hoại vậy? Bản thân chúng 

ta phá hoại, thật sự là tự làm tự chịu, nhưng mà hoàn 

toàn không phải loài người chúng ta thảy đều đang phá 

hoại,  thiểu  số  người  làm  mà  đa  số  người  bị  liên  lụy. 

Thiểu số người phát minh, đa số người ham muốn một 

chút lợi ích nhỏ, không biết mặt sau có tai nạn lớn. Đây 

là  ngu  si,  là  vô  tri  đích  thực,  cho  nên  Phật  dạy  người 

không có gì khác, chính là hồi phục tánh đức mà thôi. 

Tánh đức là cái vốn có của bạn, nhưng hiện tại bạn 

mê rồi, do đó vô lượng trí tuệ đức năng không thể hiện 

tiền. Phật hết lòng hết dạ khuyên bảo chúng ta. Tại sao 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

293  

trí tuệ đức năng không thể hiện tiền vậy? Do mê hoặc, 

ngu si. Từ trong si mê sinh khởi vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước,  thị  phi,  nhân  ngã,  tham  -  sân  -  si  -  mạn, 

những  thứ  này  tạo  nghiệp.  Đây  chính  là  phá  hoại  môi 

trường  tự  nhiên,  khiến  đức  năng  vốn  có  trong  tự  tánh 

của chúng ta sinh  ra chướng  ngại, không thể hiện tiền, 

Phật gọi những người này là phàm phu. Chỉ cần trừ sạch 

những chướng ngại này thì trí tuệ đức năng hồi phục lại 

ngay, người này liền được gọi là Phật Bồ Tát. Phật Bồ 

Tát khác biệt với chúng sanh là ở chỗ này. Chúng ta chỉ 

cần  tin  lời  Phật,  hiểu  rõ  lời  của  Phật,  nương  theo  lời 

Phật mà làm thì có thể hồi phục tánh đức. 

Trong “ inh Hoa Nghiêm”, Bồ Tát Phổ Hiền đã nêu 

ra mười cương lĩnh tu học cho chúng ta, trong đó điều 

thứ nhất là “Lễ kính chư Phật”, đây cũng chính là nói tu 

hành  chân  chánh  phải  bắt  đầu  từ  “Lễ  kính  chư  Phật”. 

Tiên sinh Liễu Phàm ở chỗ này dạy chúng ta phải “kính 

trọng  tôn  trưởng”,  chính  là  thực  tiễn  “Lễ  kính  chư 

Phật”.  Đây  là  bước  đầu  thực  hiện  bồi  dưỡng  tâm  kính 

trọng, kính yêu tôn trọng, đây là tánh đức. Sau đó dùng 

loại kính yêu này  kính yêu chân thành, tôn trọng chân 

thành,  đối  xử  tất  cả  chúng  sanh  không  còn  phân  biệt, 

không còn chấp trước nữa, đây chính là sự bộc lộ của 

tánh đức, chính là “Lễ kính chư Phật” của Bồ Tát Phổ 

Hiền thật sự thực tiễn rồi. Chỉ cần thực hiện được một 

điều này thì chín điều còn lại sẽ dễ làm thôi, sẽ không 

khó, đời sống của bạn, công việc của bạn, đối nhân - xử 

thế - tiếp vật, tư tưởng - ngôn ngữ - hành vi của bạn đều 



294 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

là hạnh Phổ Hiền, cũng chính là biện pháp tu hành của 

Bồ Tát Phổ Hiền, bạn đạt được rồi. 

Trong  Phật  pháp  Đại  Thừa,  hạnh  Phổ  Hiền  là 

phương pháp tu hành thù thắng nhất, phương pháp này 

có thể thành Phật, hay nói cách khác, phương pháp này 

có  thể  minh  tâm  kiến  tánh  (thành  Phật  chính  là  minh 

tâm  kiến  tánh).  Chúng  ta  hãy  tư  duy  thật  k ,  những 

inh  luận  này  chúng  ta  đọc  rất  nhiều,  khi  nói  đến 

chúng  ta  đều  thấy  rất  quen,  hoàn  toàn  không  xa  lạ, 

nhưng mà mãi mãi không thể thành hiện thực. Nguyên 

nhân do đâu vậy? Nguyên nhân là thực hành không đủ 

lực,  nói  lời  thành  thật  là  hoàn  toàn  không  muốn  thực 

hành.   hông  chỉ  là  thực  hành  không  đủ  lực,  mà  căn 

bản là không chịu làm, cho nên chúng ta không có cách 

gì khế nhập cảnh giới của Phật Bồ Tát. Nói lời thành 

thật,  nghĩa  chân  thật  của  Thập  Đại  Nguyện  Vương 

chúng ta hiểu chưa được thấu triệt, hoàn toàn chưa phải 

thật sự hiểu rõ. Thật sự hiểu rõ rồi thì làm gì có đạo l  

không  làm  theo?  Các  bậc  cổ  Thánh  tiên  Hiền  dùng 

phương  pháp  này  để  bồi  dưỡng  tánh  đức.  Người  nếu 

như có thể kính trọng cha mẹ, kính trọng thầy cô giáo, 

kính trọng người lớn, ra tay làm từ chỗ này thì dễ dàng. 

Nhưng ngày nay thì khó!  ã hội ngày nay tôn sùng tự 

tôn phổ biến, không biết tôn trọng người khác, tự đại, 

cho  nên  tập  khí  ngạo  mạn  không  ngừng  đang  tăng 

trưởng, mãi luôn áp chế người khác. Tâm thái như vậy 

là tạo tội nghiệp cực nặng, là hoàn toàn trái ngược lại 

với tánh đức.  hông học Phật đã là không chịu nổi rồi, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

295  

học Phật vẫn muốn làm như vậy thì đâu có đạo l  nào 

không đọa lạc? Chúng ta phải hiểu được   nghĩa này. 

Tại sao Phật phải dạy chúng ta như vậy? Phương pháp 

dạy học này không phải Ngài sáng tạo, không phải do 

Ngài thiết kế, mà hoàn toàn thuận theo tự nhiên, hoàn 

toàn  thuận  theo  tánh  đức.  Nếu  như  chúng  ta  hiểu  rõ, 

sáng tỏ rồi thì tự nhiên có thể y giáo phụng hành một 

cách rất hoan hỷ, cố gắng học tập, học tập ở trong đời 

sống, học tập ở trong đối nhân xử thế tiếp vật. 

   Thứ mười là “Yêu quý vật mạng”. 

Điều này trên thực tế là khuyên bảo chúng ta phải 

tiết  phước.  Trong  tự  tánh  có  vô  lượng  phước  đức. 

Chúng  ta  xem  thấy  trong  “ inh  Hoa  Nghiêm”  nói  y 

chánh trang nghiêm của Phật T  Lô Giá Na, trong  inh 

Vãng Sanh nói y chánh trang nghiêm của Phật A Di Đà 

ở Thế giới Cực Lạc, phước báo đó không phải do tu mà 

có, mà là xứng tánh, cũng chính là nói hoàn toàn là tự 

nhiên. Sinh thái tự nhiên chưa bị phá hoại tí nào cả, bất 

kể là môi trường vật chất, môi trường nhân sự, tốt đẹp 

đến cực điểm, cho nên gọi là Thế giới Cực Lạc. Trong 

môi  trường  này,  việc  mà  Phật  Bồ  Tát  vì  chúng  ta  thị 

hiện vẫn là “ êu qu  vật mạng”, huống chi phàm phu 

chúng ta chưa có kiến tánh, phước báo của tự tánh còn 

chưa hưởng thụ được một tí nào cả. Phước báo chúng 

ta ngày nay hưởng từ đâu mà có vậy? Là từ tu đức mà 

có. Giống như bạn có phước báo, bạn có của cải, tiền 

muôn  bạc  vạn,  nhưng  đều  ở  trong  ngân  hàng,  trên 



296 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

người  một  xu  cũng  không  có,  đi  trên  đường  muốn  ăn 

thứ gì cũng không được, đành chịu đói, không có người 

đưa thức ăn cho bạn ăn, phải làm sao đây? Đành phải 

tạm thời làm thuê, kiếm chút tiền để có một bữa cơm. 

Tạm thời làm thuê kiếm chút tiền ăn cơm là tu đức, tuy 

tánh  đức  có  nhưng  mà  không  lấy  ra  được.  Phàm  phu 

giống  như  loại  tình  trạng  này.  Chúng  ta  tu  một  chút 

phước đức như vậy, nếu bạn không qu  trọng thì phước 

này sẽ hưởng hết rất nhanh. 

Người  xưa  có  một  câu  nói  rất  hay:   “Lộc  tận  nhân 

 vong” . Lộc là gì vậy? Là phước báo. Ví dụ tuổi thọ của 

bạn rất dài, khoảng 80 - 90 tuổi, phước báo có trong 80 - 

90 tuổi của bạn, nhưng bạn không biết tiết phước, đến 

50 - 60 tuổi đã hưởng phước hết rồi.  hi hưởng hết rồi 

thì  tuổi  thọ  tuy  còn  nhưng  cũng  phải  chết,  vì  phước 

không  còn  nữa.  Từ  đó  cho  thấy,  tiết  phước  rất  quan 

trọng. Người biết tiết phước, tuy tuổi thọ đến rồi nhưng 

phước chưa hưởng hết thì họ sẽ không chết, tuổi thọ của 

họ tự nhiên kéo dài. Tại sao vậy? Vì phước chưa hưởng 

hết,  họ  còn  có  phước  dư,  chúng  ta  thường  nói  “thêm 

phước thêm thọ”. Thêm phước có hai phương pháp, một 

là tự mình biết tu phước, hai là tự mình biết tiết phước. 

Vừa biết tu phước, vừa biết tiết phước thì tuổi thọ của 

họ đương nhiên sẽ kéo dài. Đây là đạo l  nhất định. 

Nhà  Nho  và  nhà  Phật  đều  dạy  chúng  ta  phải  tiết 

kiệm, phải yêu qu  vật mạng. Vật mạng này đặc biệt là 

chỉ  động  vật.  Trong  một  câu  này  đã  hàm  chứa  không 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

297  

sát  sanh,  tiến  thêm  một  bước  là  không  ăn  thịt  chúng 

sanh.   hông  ăn  thịt  chúng  sanh  là  tiết  phước,  không 

nên cho rằng ăn thịt chúng sanh là việc rất bình thường, 

trong  xã  hội  mọi  người  đều  ăn  mà!  Trong   inh  Phật 

nói rất rõ ràng, bạn ăn nó tám lạng, tương lai bạn phải 

trả nửa cân, không phải nói ăn rồi thì chẳng sao, mà ăn 

rồi thì rất phiền phức. Bạn đời này đã ăn bao nhiêu thịt 

động  vật,  phải  bao  nhiêu  đời  bạn  mới  có  thể  trả  hết? 

Thân người khó được mà dễ mất. Mất thân người, được 

lại  thân  người  là  việc  không  dễ  dàng.  Nói  đơn  giản 

nhất, bạn đời này đã ăn bao nhiêu thịt chúng sanh, đời 

sau biến lại súc sanh, đời đời kiếp kiếp biến thành súc 

sanh để trả nợ, khi tất cả thảy đều trả xong rồi thì mới 

có  thể  được  lại  thân  người.  Bạn  hãy  thử  nghĩ,  sự  việc 

này phiền phức cỡ nào. Người thế gian không biết sự 

lợi hại này. Phật Bồ Tát biết, người tu hành chân chánh 

biết, nên không kết oán thù với chúng sanh, không có 

vướng víu nợ nần với bất k  người nào. Nợ mà người 

khác thiếu ta, ta không cần nữa, điều này tốt, vì “cần” 

thì bạn còn phải đi đòi nợ, bạn đời sau còn phải đi gặp 

họ.   hông  cần  nữa  thì  dứt  nợ  rồi.  Thiếu  nợ  người  ta 

phải nhanh chóng trả, trả thật vui vẻ thì trên đường Bồ 

Đề chúng ta sẽ không có chướng ngại; vãng sanh sẽ đi 

rất thảnh thơi, đi rất tự tại; kẻ thù, chủ nợ sẽ không đến 

gây  khó  dễ;  chư  Phật  hộ  niệm,  long  thiên  thiện  thần 

phù hộ. Bạn không biết tiết phước thì biết làm sao bây 

giờ?  Tiết  phước,  từng  li  từng  tí  đều  phải  qu   trọng, 

phải tập thành thói quen. 



298 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Tôi lần đầu tiên đến Canada để giảng  inh, đồng tu 


bên đó nói với tôi, ở Vancouver có một vị hộ pháp lớn, 

cúng  dường  Pháp sư  Tuyên  Hóa  một  tòa  nhà  lớn,  lúc 

đó tòa nhà trị giá một triệu đô la M , tôi có tham quan 

rồi. Nguyên nhân gì cúng dường vậy? Trong một bữa 

cơm,  ông  nhìn  thấy  Pháp  sư  Tuyên  Hóa  dùng  một  tờ 

giấy vệ sinh (tức là giấy chùi miệng), Ngài đã dùng tám 

lần,  dùng  xong  một  lần  thì  gấp  lại,  dùng  hết  tám  lần. 

Ông đã bị cảm động, nên cúng dường một triệu. Đây là 

quả  báo  của  tiết  phước.  Pháp  sư  Tuyên  Hóa  trong  rất 

nhiều  thành  phố  lớn  ở  M   đều  có  đạo  tràng,  Ngài  có 

phước báo lớn. Phước báo từ đâu  mà có vậy? Do tiết 

phước.  Ngài  tiết  kiệm  thật  sự,  tiết  phước  thật  sự,  đời 

sống bản thân thật sự tiết kiệm, người khác không làm 

được. Ngài ngày ăn một bữa, không nằm đơn, ở trong 

phòng  không  có  giường,  giữ  giới  rất  nghiêm.  Những 

chỗ  này  đáng  để  chúng  ta  tán  thán,  đáng  để  chúng  ta 

học  tập.  Ngài  nói  về  những  thần  thông,  cái  này  thì 

chúng  tôi  không  tán  thán  Ngài,  nhưng  mà  về  phương 

diện giữ giới, tiết phước này, chúng ta cần phải hướng 

về Ngài học tập. 

Mười điều này chúng tôi chỉ giới thiệu đơn giản với 

các vị đồng tu đến chỗ này. Trong chú giải nói vô cùng 

tường tận, mọi người tự mình có thể tham khảo. 

“Cảm  Ứng  Thiên”,  câu  thứ  mười  tám  là  “Từ  tâm 

với  vật”,  trở  xuống  đoạn   inh  văn  này  là  nói  dưỡng 

tánh, “tu tâm dưỡng tánh”. Trong môn học này là nói 

“Tu kính”. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

299  

Chánh văn: “Từ tâm với vật”. 

 “Từ tâm với vật”, “vật”  chính là chúng sanh. Trong 

Phật  pháp  thường  nói:   “Từ  bi  làm  gốc,  phương  tiện 

 làm cửa” . Từ bi là đức, phương tiện là công, chúng ta 

thường nói công đức. Phía trước đoạn này là dạy chúng 

ta  tích  lũy  công  đức.  Tích  đức  chính  là  giữ  tâm,  lũy 

công chính là làm việc. Tâm từ bi, người thế gian gọi là 

tâm  thương  yêu.  Tại  sao  Phật  pháp  không  nói  thương 

yêu mà nói từ bi vậy? Trong đây có một nguyên nhân, 

thương yêu của người thế gian là tình cảm, thương yêu 

này  sinh  ra  từ  tình  cảm;  từ  bi  cũng  là  thương  yêu, 

nhưng mà từ bi là sinh ra từ trí tuệ, là l  trí chứ không 

phải  tình  cảm.  Phàm  là  tình  cảm  thì  rất  dễ  dàng  thay 

đổi, cho nên người thế gian nói tình yêu là chắc chắn 

không tin cậy được, thiên biến vạn hóa, bản thân cũng 

không thể khống chế được. Tâm thương yêu của Phật 

Bồ Tát là vĩnh hằng bất biến, nên gọi là từ bi. Nó là l  

tính,  nó  lưu  xuất  từ  trong  tâm  tánh,  chân  l   tự  nhiên. 

Chân từ bình đẳng chính là Phật. 

Trong  inh điển, Phật nói với chúng ta nhân hạnh 

của  mười  pháp  giới,  đương  nhiên  mỗi  một  pháp  giới 

nếu  nói  nhân  duyên  thì  đều  vô  cùng  phức  tạp,  trong 

“ inh  Hoa  Nghiêm”  gọi  là   “vô  lượng  nhân  duyên” . 

Trong vô lượng nhân duyên luôn có một nhân tố quan 

trọng  nhất,  vì  vậy  Phật  liền  đem  nhân  tố  quan  trọng 

nhất  đó  để  chỉ  dạy  cho  chúng  ta.  Làm  Phật,  nhân  tố 

quan trọng nhất chính là “Chân từ bình đẳng”, chân là 



300 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

thuần  chân,  phần  trước  trong  “Tích  lũy  công  đức”, 

chúng  tôi  đã  từng  nói  qua.  Một  người  tu  hành,  một 

người  hiểu  biết,  người  triệt  để  hiểu  rõ  chân  tướng  vũ 

trụ  nhân  sinh,  họ  có  ba  việc  mà  phàm  phu  thông 

thường chúng ta thường hay lơ là. 

- Thứ nhất, tâm của họ là chân thành chí thiện. Tâm 

thiện đạt đến cứu cánh viên mãn thì gọi là chí thiện. Nhà 

Nho  cũng  dạy  người  “chỉ  ư  chí  thiện”,  một  cái  tâm 

thuần  thiện  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật.  Tâm  thuần  thiện 

chính chỗ này gọi là tâm từ. Đây là cái đặc sắc thứ nhất. 

- Thứ  hai,  thuần  là  một  cái  tâm  yêu  thương  người, 

không hề nghĩ đến bản thân, giống như người mẹ hiền 

yêu thương con cái của họ vậy, toàn tâm toàn lực chăm 

lo,  quên  đi  cả  bản  thân  mình.  Phật  và  đại  Bồ  Tát  là 

dùng tâm yêu thương như vậy đối với chúng sanh trong 

mười pháp giới. 

- Thứ ba, thuần là cái tâm lợi ích chúng sanh. 

Ba điểm này đã đem tâm hạnh của chư Phật Bồ Tát 

nói hết rồi. Ba sự việc này, chúng ta hãy quan sát thật 

k , hầu như là thông với tất cả tôn giáo. Tuy giáo nghĩa 

của  mỗi  tôn  giáo  không  giống  nhau,  nghi  thức  không 

giống nhau, nhưng ba điểm này là có điểm chung, nên 

tôn giáo có thể viên dung hòa hợp. Có thể nói, đây là 

pháp cơ bản. Bắt đầu làm từ trên pháp cơ bản này, phát 

triển mạnh mẽ. “Hoa Nghiêm” là một điển hình, “Pháp 

Hoa”  cũng  là  một  điển  hình,  thử  xem   inh  luận  Đại 

Thừa của nhà Phật, giáo điển nhất thừa, không cái nào 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

301  

không  lấy  ba  nhân  tố  này.  Dung  hợp  đủ  dạng  chủng 

loại  khác  nhau  trong  hư  không  pháp  giới,  chúng  ta 

ngày nay gọi là văn hóa khác nhau, phương thức sống 

khác  nhau,  tín  ngưỡng  tôn  giáo  khác  nhau,  dùng  ba 

nhân tố này là dung hợp rồi. Chí thiện, chân từ, lợi ích 

đối với tất cả chúng sanh, thật sự làm được quên mình 

vì người. Phật là đại trí đại giác, chúng ta nói giác hạnh 

của Ngài viên mãn. Phàm là người đại trí đại giác thì 

nhất định có đầy đủ ba nhân tố này, có thể dùng bình 

đẳng tâm từ làm bạn. 

Nhà Phật dạy người dưỡng sinh, đây là tất cả chúng 

sanh  có  thể  nói  là  không  phân  chia  chủng  loại,  không 

phân  tôn  giáo,  việc  quan  tâm  nhất  là  làm  thế  nào  gìn 

giữ khỏe mạnh, trường thọ, hạnh phúc, vui vẻ là dưỡng 

sinh. Nếu muốn thân thể khỏe mạnh, trường thọ, điều 

quan trọng nhất chính là phải có tâm từ bi. Đây là điểm 

mà  rất  nhiều  người  thường  hay  lơ  là.  Tâm  địa  thanh 

tịnh, từ bi thì sẽ không sinh bệnh. Tất cả mọi ốm đau, 

phiền não sinh ra từ đâu vậy? Nếu chúng ta quan sát tỉ 

mỉ  thì  sẽ  biết,  đây  là  sinh  ra  từ  ô  nhiễm.  Đạo  l   này 

không  khó  hiểu.  Mấy  hôm  nay  tôi  nghe  người  ta  nói, 

trên báo tạp chí đăng tin thịt bò châu Âu lại xảy ra vấn 

đề, lại không thể ăn, thậm chí là trong rượu nho có trộn 

lẫn  máu  bò  trong  đó,  nhuộm  đỏ  cả  rượu  nho.  Mọi 

người  trong  tâm  đều  hoảng  hốt,  đây  là  rất  rõ  ràng,  ô 

nhiễm chính là nguồn gốc của bệnh tật. Tâm địa thanh 

tịnh, không có ô nhiễm thì sẽ không sinh bệnh. Từ bi 

có  thể  hóa  giải  tất  cả  những  điều  chẳng  lành,  không 



302 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

những có thể giải  độc đối với bản thân,  mà tâm  từ bi 

còn  có  thể  hóa  giải  tất  cả  sự  hiểu  lầm,  k   thị  giữa 

những tôn giáo khác nhau, chủng tộc khác nhau của thế 

gian. Cho nên tất cả những điều chẳng lành, tâm từ bi 

có thể hóa giải. 

Vọng tưởng của tôi, tôi đã suy tính nhiều năm rồi, 

hy  vọng  có  thể  thành  lập  một  ngôi  trường  học  đa 

nguyên  văn  hóa.  Đa  nguyên  văn  hóa  dạy  cái  gì  vậy? 

Chính là dạy tâm chí thiện, tâm từ bi, tâm lợi ích chúng 

sanh.  Phòng  nghiên  cứu  đa  nguyên  văn  hóa,  khoa  đa 

nguyên văn hóa, nội dung chương trình giảng dạy là ba 

điểm này. Ba điểm này ở trong Phật pháp nói chính là 

Bồ Tát. Trong tâm từ bi, điều quan trọng nhất là không 

sát  sanh.  Trong  “Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước”,  điều  đầu 

tiên là  “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ 

 tâm  bất  sát,  tu  thập  thiện  nghiệp”.  “Yêu  thương  vật 

 mạng”,  “vật”   là  nói  tất  cả  chúng  sanh,  đối  với  tất  cả 

chúng sanh không được phép có   nghĩ sát hại, không 

những  không  được  sát,  mà  tổn  hại  cũng  không  được 

phép, vậy mới là tâm từ thật sự, là cơ sở của tất cả mọi 

giới luật, căn bản của giới hạnh. 

Phật Bồ Tát dạy chúng ta đạo dưỡng sinh, đặc biệt 

chú trọng tâm từ bi. Người thế gian dưỡng sinh chỉ biết 

sinh  l ,  ăn  uống  phải  vệ  sinh,  “vệ”  là  bảo  vệ,  bảo  vệ 

sinh  l ,  mong  cho  sinh  l   khỏe  mạnh,  nhưng  nhân  tố 

chân  thật  của  sinh  l   khỏe  mạnh  họ  chưa  tìm  ra.  Cho 

nên, dù lựa chọn thức ăn khỏe mạnh nhất, họ vẫn cứ bị 

bệnh, họ vẫn cứ bị già, chết. Nguyên nhân gì vậy?  Đối 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

303  

với  khỏe  mạnh,  trường  thọ,  việc  giữ  gìn  sinh  l   khỏe 

mạnh không phải là nhân đứng đầu, nó là nhân thứ hai, 

đây  là  trị  ngọn,  không  phải  trị  gốc.  Từ  đó  cho  thấy, 

người coi trọng vệ sinh là trị ngọn, không trị gốc. Gốc 

là gì vậy? Gốc là tâm! Trong  inh Phật thường nói:  “Y 

 báo  tùy  theo  chánh  báo  chuyển” .  Thân  thể  này  của 

chúng ta là y báo, tâm là chánh báo. Tâm l  khỏe mạnh 

thì  sinh  l   chúng  ta  phần  lớn  là  khỏe  mạnh;  phương 

diện ăn uống hơi chú   một chút, thế là sống vô cùng 

khỏe. Tâm l  không khỏe mạnh, sinh l  điều dưỡng thế 

nào đi nữa vẫn chẳng giúp ích gì được. Loại điển hình 

này chúng ta thấy quá nhiều rồi. 

Thời  cổ  đại, những  đế vương, văn  võ đại thần,  đối 

với bảo vệ về mặt sinh l  đều là tìm một số chuyên gia, 

những người lỗi lạc đến chăm lo cho họ, nhưng họ vẫn 

đoản mạng như thường. Quí vị hãy thử kiểm tra xem, 

đế  vương  các  đời  được  mấy  người  sống  đến  70  tuổi? 

hông có mấy người, đại đa số là 40 tuổi - 50 tuổi thì 

mạng sống đã kết thúc. Năm - sáu mươi tuổi là trường 

thọ rồi. Người 70 tuổi trở lên thật hiếm có, người xưa 

gọi là tuổi xưa nay hiếm. Nguyên nhân gì vậy? Đã lơ là 

vệ  sinh  tâm  l ,  họ  chỉ  biết  vệ  sinh  sinh  l ,  họ  không 

biết  vệ  sinh  tâm  l .  Cho  nên,  tâm  từ  bi  là  quan  trọng 

hơn cả. Chúng ta dưỡng thân thể, còn phải biết dưỡng 

tính tình. 

n  uống  trong  nhà  Phật,  tại  sao  lựa  chọn  ăn  chay 

vậy?  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  năm  xưa  còn  tại  thế 

khuyến khích chúng ta  ăn chay, nhưng bản thân Ngài 



304 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

không có thực hành ăn chay, đó là do môi trường sống 

không  cho  phép.  Đức  Phật  là  người  vô  cùng  từ  bi, 

người từ bi không muốn phiền phức người khác. Đức 

Phật  mỗi  ngày  ra  ngoài  đi  trì  bát,  khi  trì  bát,  người  ta 

ăn cái gì thì cúng dường cái ấy, vậy là thuận tiện. Nếu 

như  Phật  muốn  đề  xướng  ăn  chay,  vậy  mỗi  một  nhà 

đều  phải  chuẩn  bị  một  chút  thức  ăn  chay  để  ứng  phó 

người trì bát, vậy thì phiền phức biết bao. Ngài không 

muốn  thêm  phiền  phức  cho  người,  đây  là  tùy  duyên. 

Chư Phật Bồ Tát tùy duyên không sao cả, bởi vì tâm họ 

từ bi, họ không có phân biệt, không có chấp trước, tâm 

của họ thanh tịnh, không bị ô nhiễm. Chúng ta là phàm 

phu, tâm của chúng ta không thanh tịnh, tâm chúng ta 

sẽ bị ô nhiễm, cho nên không thể không có lựa chọn. 

Phật  giáo  Trung  Quốc  áp  dụng  ăn  chay  bắt  đầu  từ 

Lương  Vũ  Đế.  Lương  Vũ  Đế  đọc  “ inh  Lăng  Già”, 

trong Kinh Phật khuyến khích Bồ Tát không nên ăn thịt 

chúng  sanh.  Sau  khi  ông  đọc  xong,  ông  vô  cùng  cảm 

động.  Bản  thân  ông  áp  dụng  ăn  chay  và  khuyến  khích 

người xuất gia cũng áp dụng ăn chay. Vận động ăn chay 

là  được  triển  khai  như  vậy.  Phật  giáo  đồ  trên  toàn  thế 

giới đều không có ăn chay, ăn chay chỉ có ở Trung Quốc. 

Phật  giáo  đồ  xuất  gia  trên  toàn  thế  giới,  trên  đỉnh 

đầu  không  có  đốt  liều,  đốt  liều  chỉ  có  ở  Trung  Quốc. 

Đốt  liều  trên đỉnh đầu    nghĩa  là  gì vậy?  Trong   inh 

Phật nói:  “Thắp sáng bản thân, soi sáng người khác” , 

là chúng ta phát nguyện xả mình vì người. Hiểu được   

này là được rồi, không phải bảo bạn đem thân thể đốt 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

305  

cháy thật sự. Thân thể đốt cháy rồi, bạn lấy gì để giúp 

đỡ  người  khác?  Chư  Phật  Bồ  Tát  chính  là  phục  vụ 

chúng sanh, vì chúng sanh phục vụ, vì nhân dân phục 

vụ. Bạn không có một thân thể khỏe mạnh, bạn lấy gì 

phục vụ? Nhà Phật nói đốt thân, đốt ngón tay, đốt cánh 

tay, đều là lấy   nghĩa xả mình vì người. Nếu bạn hiểu 

sai   nghĩa, thật sự đem thân thể đốt mất, ngón tay đốt 

mất, cánh tay đốt mất, bạn biến thành tàn phế, việc gì 

cũng  không  làm  được.  Bồ  Tát  Quan  Thế  Âm  hai  tay 

còn  không  đủ,  phải  ngàn  tay,  ngàn  mắt.  Chúng  ta  có 

hai tay còn muốn đem nó đốt đi, vậy thì thành cái gì? Ý 

nghĩa hiểu sai rồi! Tổ sư Đại đức dạy chúng ta đốt liều 

trên đỉnh đầu, để bạn từng giây từng phút ghi nhớ, ta đã 

từng phát nguyện xả mình vì người. Thế nhưng có rất 

nhiều người trên đầu đã đốt rất nhiều liều. Tôi đã từng 

nhìn  thấy,  có  một  vị  xuất  gia,  trên  đỉnh  đầu  đã  đốt 

khoảng  chừng  ba  -  bốn  chục  vết  liều,  đốt  nhiều  như 

vậy. Đây là tự tư tự lợi, cống cao ngã mạn! Ông ta đốt 

nhiều, người khác đốt ít,  “tôi nhiều hơn anh” , cống cao 

ngã  mạn,  hoàn  toàn  không  hiểu     nghĩa  của  đốt  liều! 

Cho nên, trên người đốt hay không đốt chẳng có quan 

hệ  gì,  trong  tâm  phải  nhớ  k   lời  giáo  huấn  của  Phật, 

thật  sự  phát  tâm  vô  điều  kiện,  vô  tư  vì  tất  cả  chúng 

sanh phục vụ. 

n  chay  vô  cùng  quan  trọng.   n  chay  là  dưỡng 

sinh, dưỡng tâm, dưỡng tánh. Tánh, dùng cách nói hiện 

nay là tinh thần, tức là trong ăn chay cũng có cái không 

tốt  cho  tính  tình,  Phật  đều  đem  nó  lựa  ra.  Mọi  người 



306 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

biết, nhà Phật nói rau ngũ huân, “huân” có bộ thảo đầu, 

huân  không  phải  thịt,  cho  nên  rất  nhiều  người  nói  ăn 

huân  là  ăn  thịt,  đây  là  sai  rồi!  Huân  không  phải  thịt, 

huân là rau. Thịt, nhà Phật gọi là “huân tanh”. Huân là 

năm loại rau, mọi người đều biết, đó là tỏi, kiệu (chúng 

ta gọi là kiều đầu), rau hẹ, hành, hưng cự (chúng ta gọi 

là hành tây), những thứ này ảnh hưởng sinh l . Người 

không có công phu, người không có định công, nếu ăn 

sẽ  gây  ra  hiệu  quả  không  tốt,  cho  nên  nhà  Phật  tránh 

nó. Năm loại này gọi là huân thái. Trong “ inh Lăng 

Nghiêm”,  Phật  nói  rõ  ràng,  ăn  sống  rất  dễ  động  can 

hỏa, nóng nảy bứt rứt. Cho nên Phật mới khuyên người 

sơ  học,  bạn  muốn  bảo  vệ  tâm  trạng  lương  thiện  của 

mình phải để ý, việc ăn uống sẽ ảnh hưởng tâm trạng. 

n chay gìn giữ tâm  từ bi, không ăn thịt chúng sanh, 

cho nên ăn chay là vệ sinh, vệ tánh, vệ tâm. Đây là sự 

lựa chọn tốt nhất, là đạo dưỡng sinh tốt nhất, nó dưỡng 

sinh,  dưỡng  tánh, dưỡng  tâm.  Đây  là  đại  học  vấn.  Từ 

chỗ này sinh khởi tâm yêu thương, bảo vệ tất cả chúng 

sanh, hoan hỷ, vô điều kiện chăm lo tất cả chúng sanh, 

giúp đỡ tất cả chúng sanh. Tâm Bồ Đề là sinh ra từ đây. 

Phật  thường  hay  khuyên  chúng  ta  phát  tâm  Bồ  Đề, 

nhưng tâm Bồ Đề chúng ta không biết phát từ đâu? Tâm 

Bồ  Đề  phải  phát  ra  từ  trong  tâm  yêu  thương,  và  tâm 

thương yêu này không kèm thêm bất k  điều kiện nào. 

Tâm thương yêu có điều kiện thì không phải tâm Bồ Đề. 

Tâm thương yêu vô điều kiện mới là tâm Bồ Đề. Tâm 

thương  yêu  vô  điều  kiện  rất  khó  phát.   hó  ở  chỗ  nào 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

307  

vậy?  hó ở chỗ chúng ta không hiểu rõ chân tướng vũ 

trụ nhân sinh. Nếu như bạn hiểu rõ rồi thì tâm Bồ Đề tự 

nhiên liền phát được. Chân tướng vũ trụ nhân sinh là gì? 

Hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  là  chính  mình, 

đây mới là chân tướng. Cách nói này của tôi mọi người 

dễ hiểu, cách nói trong  inh của Phật mọi người nghe 

xong rất khó thể hội   nghĩa. Cách nói trong  inh Phật 

là thế nào vậy?  “Mười phương ba đời chư Phật cùng 

 chung một pháp thân” . Cách nói này khi nghe rất khó 

hiểu, nên tôi đổi lại một chút,  “hư không pháp giới tất 

 cả chúng sanh là chính mình” . Các bạn thử nghĩ xem, 

đến  khi  nào  bạn  có  thể  thể  hội  được,  đến  khi  nào  bạn 

thừa nhận, bạn khẳng định rồi thì tâm yêu  thương  của 

bạn tự nhiên liền phát ra. Tâm yêu thương đó là tâm từ 

bi bình đẳng, đó là tâm Bồ Đề chân thật. 



 

Chánh văn: “Trung Hiếu Hữu Đễ”. 

19Trong “Cảm Ứng Thiên Hội Biên”, câu thứ mười 

chín có hai chữ “Trung Hiếu”. Hai chữ này thực ra là 

căn bản cảm ứng của đức hạnh. Trong chú giải, nó là 

đoạn phong phú nhất trong toàn thiên. Có thể thấy, cổ 

đức đối với hai chữ này rất coi trọng. 

 “Trung  hiếu”,  “hiếu”   là  căn  bản  của  thành  kính. 

Phật pháp thiết lập trên đạo hiếu. Từ xưa đến nay, giáo 

dục  của  nhà  Nho  cũng  là  lấy  “trung  hiếu”  làm  trung 



19 Bắt đầu đĩa 19 



308 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

tâm, đây là được giáo dục. Sao gọi là giáo dục? Trung 

hiếu  mà  thôi.  Đây  là  điều  chúng  ta  không  thể  không 

biết, tức là phải học trung, phải tận hiếu. Cổ nhân dạy 

chúng  ta:   “Làm  tôi  phải  tận  trung,  làm  con  phải  tận 

 hiếu,  đây  là  chuyện  thường  của  l   tự  nhiên,  là  gốc 

 của nhân luân” . Chú giải mở đầu là bốn câu nói này. 

 “Làm  tôi  phải  tận  trung” .  Câu  nói  này  nếu  dùng 

ngôn ngữ hiện đại để giải thích, Phật dạy “y nghĩa bất y 

ngữ”, câu nói này nói rất hay, bởi vì ngôn ngữ sẽ thay 

đổi  tùy  theo  thời  đại,  còn     nghĩa  là  nguyên  tắc,  là 

cương  lĩnh,  vĩnh  viễn  không  thay  đổi.  Trước  đây  vào 

thời đại của đế vương, “làm tôi phải tận trung” nghĩa là 

bề tôi đối với vua phải tận trung. Dùng cách nói hiện 

đại  để  nói,  chính  là  người  bị  lãnh  đạo  đối  với  người 

lãnh đạo phải biết tận trung. Cái   này suy ra mà nói, là 

vì tất cả nhân dân phục vụ phải tận trung. Ý nghĩa này 

quí vị dễ hiểu hơn rồi. Chúng ta phục vụ, phục vụ có 

đối tượng. Đối tượng là người nào vậy? Đối tượng là 

nhân dân. Chúng ta vì nhân dân phục vụ, vì chúng sanh 

phục vụ, phải biết tận trung. 

 “Làm  con  phải  tận  hiếu” ,  câu  nói  này  dễ  hiểu. 

“Tận Trung” là dựa vào “Tận Hiếu” làm căn bản. Nếu 

như  một  người  không  biết  hiếu  thì  họ  sao  có  thể  tận 

trung được?  Hiếu là lẽ thường của tự nhiên, là gốc của 

nhân  luân.  Trung  là  đạo  l   lớn  của  làm  người.  Chữ 

“Trung”  này  là  “Trung”  “Tâm”,  tức  là  tâm  của  bạn 

phải  chánh,  phải  trung,  không  được  nghiêng,  không 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

309  

được tà. Cổ nhân giải thích cho chúng ta:  “Thành kính 

 là  tướng  mạo”,  “Một  niệm  không  sinh  gọi  là  thành” , 

từ đó chúng ta liền có thể thể hội được, trung tâm chính 

là  một  tâm,  hai  tâm  là  bất  trung,  hai  tâm  thì  tâm  của 

bạn  đã  lệch  rồi.  Trung  tâm  là  một  niệm  không  sinh, 

sinh một niệm là bất trung. Từ đó cho thấy, “trung” là 

thành  kính  đến  cực  điểm,  chân  thành  cung  kính  đến 

cực điểm mới gọi là trung. Giáo dục của nhà Nho, giáo 

dục  của  nhà  Phật  chính  là  dạy  điều  này.  Đây  là  lẽ 

thường  của  tự  nhiên  (thường  là  đạo  thường,  là  vĩnh 

hằng bất biến), trong Phật pháp gọi là  “L  thường của 

 pháp tánh”, “Pháp vốn như vậy” . Người có thể thuận 

theo  đạo  thường  thì  người  này  gọi  là  Phật,  gọi  là  Bồ 

Tát;  đánh  mất  đạo  thường,  trái  ngược  đạo  thường  thì 

người này được gọi là chúng sanh, là phàm phu. Có thể 

thấy phàm - Thánh khác biệt là từ một niệm này. 

Cái  gốc  của  nhân  luân  là  căn  bản  của  làm  người, 

hay  nói  cách  khác,  hai  chữ  trung  hiếu  này  không  còn 

nữa thì căn bản của nhân luân bị đánh mất. Vẫn có hình 

tướng  của  con  người,  có  hình  dạng  của  con  người, 

nhưng  trên  thực  tế  có  phải  người  hay  không?   hông 

phải người, chỉ là hình tướng con người. Đại sư Thiên 

Thai giảng “ inh Pháp Hoa”, đem thập pháp giới triển 

khai thành “Bách giới thiên như”. Bách giới từ đâu mà 

có  vậy?  Trong  mỗi  một  pháp  giới  đều  có  mười  pháp 

giới. Ví dụ chúng ta là pháp giới người, trong pháp giới 

người có Phật ở trong người. Ai là Phật ở trong người? 



310 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Hai chữ trung hiếu này làm được rất viên mãn, không 

hề mảy may thiếu sót, đây chính là Phật ở trong người. 

Hai chữ “trung hiếu” làm được năm phần trở lên, chưa 

được  viên  mãn,  đây  là  Bồ  Tát  ở  trong  người,  Duyên 

Giác ở trong người, Thanh Văn ở trong người. Hai chữ 

trung hiếu có thể làm được một phần - hai phần mười, 

đó  mới là người ở trong người,  mới  được xem là con 

người.  Có  thể  làm  được  bốn  phần,  năm  phần  là  thiên 

nhân ở trong người. Nếu như không làm được, làm trái 

ngược  là  súc  sanh  ở  trong  người,  ngạ  quỷ  ở  trong 

người. Hoàn toàn làm trái ngược lại, đại nghịch bất đạo 

là địa ngục ở trong người. Mỗi một pháp giới đều đầy 

đủ mười pháp giới, cho nên gọi là một trăm pháp giới. 

Ở trong mỗi một giới đều đầy đủ “Thập như thị”, cho 

nên gọi là bách giới thiên như. 

Bách  giới  thiên  như  là  nói  cho  chúng  ta  biết  một 

nguyên tắc, nói với chúng ta chân tướng sự thật. Triển 

khai tiếp như vậy,  trong  một trăm giới, trong  mỗi  một 

giới lại có mười pháp giới, gọi là ngàn pháp giới. Cho 

nên, pháp giới là vô lượng vô biên. Pháp giới từ đâu mà 

có vậy? Là từ trong vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

của chúng ta biến hiện ra, vô lượng vô biên pháp giới, 

biến ảo vô cùng. Trong biến ảo có một nguyên tắc  bất 

biến, nguyên tắc này chính là trung hiếu. Cho nên trong 

“Cảm  Ứng  Thiên”,  hai  chữ  trung  hiếu  này,  chú  giải 

chiếm  số  trang  lớn  là  như  vậy.  Đây  là  sự  từ  bi  yêu 

thương của Đại đức xưa, chỉ sợ chúng ta đối với hai chữ 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

311  

này nhận thức không rõ ràng. Tri thức thế xuất thế gian 

có thể thành tựu hay không, mấu chốt là ở hai chữ này. 

Tu hành có thể chứng quả hay không, mấu chốt cũng ở 

hai chữ này, bạn nói xem điều này quan trọng cỡ nào. 

Mấy câu nói này dưới đây   nghĩa sâu rộng vô tận. 

 “Nếu làm bề tôi bất trung thì vua còn trông mong 

 gì vào bề tôi nữa, làm con bất hiếu thì cha còn trông 

 mong gì vào con được, chẳng b ng súc sanh cầm thú, 

 sao có thể gọi là người chứ?”. 

Mấy  câu  nói  này  người  hiện  nay  nghe  thấy  sẽ  lắc 

đầu, nghe không vào được. Người hiện nay không cho 

như  vậy,  cho  rằng  kiểu  nói  này  là  lạc  hậu  rồi,  đây  là 

văn hóa cũ cần phải nên đào thải hết. Phàm là người có 

kiểu quan niệm này, người có loại hành vi này, cho nên 

mới  chiêu  đến  tai  nạn  lớn  cho  thế  gian.  Người  biết 

trung hiếu, biết được đạo l  này, biết được chân tướng 

sự thật, không những không dám làm càn làm bậy, mà 

ngay cả một niệm tà tư cũng không cho phép thì đâu có 

thể  tạo  nghiệp,  huống  chi  tạo  tội  nghiệp  cực  nặng? 

Những   nghĩa này, các đồng tu chúng ta phải suy nghĩ 

thật nhiều, quan sát nhiều, thể hội thật k , sau đó mới 

biết  giáo  huấn  của  Thánh  nhân  là  chí  chân,  chí  thiện. 

Chúng ta quyết không được mê vào thế tục. Mê vào thế 

tục sẽ chiêu đến khổ báo không có cùng tận. 

Quí  vị  có  lẽ  cũng  biết,  xưa  nay  trong  ngoài  có  rất 

nhiều lời tiên tri đều tập trung vào thời đại này, đều nói 

thế  gian  này  sẽ  có  tai  nạn.  Người  học  Phật  chúng  ta 



312 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

không tin lời tiên tri,  mà tin nhân quả.  Nhân như vậy 

thì quả như vậy, báo như vậy. Phật không nói lời tiên 

tri, Phật nói nhân quả. Nhân thiện nhất định được quả 

thiện, nhân ác nhất định được ác báo, nhân quả báo ứng 

không  hề  sai  chạy.  Trung  hiếu  là  thiện,  trung  hiếu  là 

đại căn đại bản của thiện. Chữ này không thể không nói 

nhiều  một  chút.  Phải  nhận  thức  cho  rõ  ràng.  Hai  chữ 

này, trong nguyên tắc chế tạo văn tự Trung Quốc đều là 

thuộc về hội  . Văn tự là k  hiệu, bạn nhìn thấy k  hiệu 

này liền thể hội được hàm nghĩa ở trong k  hiệu này. 

Trung là trung tâm, không thiên vị bên nào, dạy chúng 

ta phải dụng tâm như thế nào. Trung là chân tâm, lệch 

rồi  chính  là  vọng  tâm.  Chữ  này  là  dạy  chúng  ta  dùng 

chân tâm. Chư Phật Bồ Tát dùng chân tâm, còn tâm mà 

Thanh Văn, Duyên Giác dùng là gần giống chân tâm, 

vẫn chưa đạt đến thuần chân. Phàm phu lục đạo dùng 

vọng tâm, không phải chân tâm. Cho nên,   nghĩa này 

rất là sâu xa. 

 “Hiếu” , chữ này là bảo chúng ta thể hội chân tướng 

sự  thật.  Chân  tướng  sự  thật  là  như  thế  nào  vậy?  Các 

bạn  thử  xem  hình  dạng  của  chữ  này,  phía  trên  là  chữ 

“Lão”,  phía  dưới  là  chữ  “Tử”.  Ý  nghĩa  này  nói  với 

chúng ta rất rõ ràng, thế hệ trước với thế hệ sau là một 

thể, đó là hiếu. Thế hệ trước với thế hệ sau chia rẽ là 

bất hiếu. Từ   nghĩa này suy ra tiếp, là thế hệ trước còn 

có thế hệ trước nữa, quá khứ vô thỉ; thế hệ sau còn có 

thế hệ sau nữa, vị lai vô chung, vô thỉ vô chung là một 

thể.  Đây  là  hiện  tượng  gì  vậy?  Há  không  phải  Phật  ở 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

313  

trong  inh nói với chúng ta tình hình của “Pháp thân”, 

của “Tự tánh” sao? Trong  inh Đại Thừa thường nói: 

 “Mười  phương  ba  đời  chư  Phật  cùng  chung  một 

 pháp  thân” ,  đây  chính  là  chú  giải  hay  nhất  cho  chữ 

“Hiếu”  này.  Hiếu  nghĩa  là  gì  vậy?  Chính  là   “mười 

 phương ba đời chư Phật cùng chung một pháp thân” . 

Tôi thường nói  “hư không pháp giới tất cả chúng sanh 

 là chính mình” , đây chính là chữ hiếu.    hiệu này đã 

nói rõ chân tướng của vũ trụ nhân sinh. Hiểu rõ chân 

tướng  này  là  bạn  đã  nhận  thức  đạo  hiếu  rồi.  Hai  chữ 

này  hợp  chung  lại  chính  là  Phật  pháp  vô  cùng  viên 

mãn. Tất cả  inh mà Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói 49 

năm  là  nói  hai  chữ  “Trung  Hiếu”  mà  thôi.   hông  chỉ 

tất cả pháp mà Thế Tôn đã nói không lìa hai chữ này, 

mà ngay cả pháp tàng vô tận  mà  mười phương ba đời 

tất cả chư Phật đã nói cũng là hai chữ này mà thôi. 

Hai chữ này làm sao nói hết được? Chư Phật Như 

Lai đồng loạt nói, cùng nhau nói, nói vô lượng kiếp thì 

hai  chữ  này  vẫn  nói  không  hết.  Chúng  ta  ngay  cả    

nghĩa  thô  thiển  của  hai  chữ  này  còn  không  thể  hội 

được, thì chẳng trách tu học công phu không đắc lực, 

nghiên cứu  inh điển, nghe giáo l  không thể khai ngộ. 

Nghiên cứu  inh điển nghe giáo l  không thể khai ngộ 

là không hiểu biết về hai chữ này. Niệm Phật tu hành 

công phu không đắc lực là hai chữ này chưa làm được 

tí nào cả. Cho nên, hai chữ “Trung, Hiếu” bạn hiểu biết 

rồi  thì  bạn  sẽ  khai  ngộ;  hai  chữ  này  làm  được  rồi  thì 

bạn sẽ có thể tu hành chứng quả. Hai chữ này, chúng ta 



314 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

cũng phải dùng nhiều thời gian một chút để giới thiệu 

với quí vị đồng tu. Trên thực tế chỗ tôi biết cũng không 

nhiều, tôi có thể thể hội được mấy phần, tôi cũng chỉ có 

thể làm được một vài phần mà thôi. 

Chú  giải  tiếp  theo  nói:   “Nhân  tuy  ưng  đăng  tiên 

 ph m, tất tu đa lịch tuế niên, duy chí trung chí hiếu, 

 kim nhật tạ thế minh nhật tiện sanh thiên giới, nhân 

 tri trung hiếu, vi thần tử đại tiết, khởi tri vưu vi, siêu 

 độ chi bổn tai!”.  

Lời nói này nói rất hay, nói đúng, không sai, đây là 

nói  đến  tu  hành.  “Cảm  Ứng  Thiên”  là  của  Đạo  giáo. 

Đạo  giáo  tu  hành  mục  tiêu  là  thăng  thiên.  Sanh  thiên 

không đơn giản, bước vào câu lạc bộ của thần tiên cũng 

rất  hiếm  có  rồi.  Trong  Phật  pháp  nói,  Trời  Dục  Giới 

phải tu thập thiện, tứ vô lượng tâm; Trời Sắc Giới còn 

phải tu tứ thiền bát định. Nhưng mà  người sinh ở đời 

có  thể  tận  trung  tận  hiếu,  không  cần  tu  hành,  sau  khi 

chết  rồi  thì  tự  nhiên  sẽ  sinh  thiên.  Lời  nói  này  là  sự 

thật. Người chí trung chí hiếu, sanh thiên phẩm vị cũng 

cao, hay nói cách khác, nếu như bất trung bất hiếu, tuy 

tu  thập  thiện,  tứ  vô  lượng  tâm  cũng  không  thể  sanh 

thiên.  Cùng  đạo  l   như  vậy,  bất  trung  bất  hiếu,  niệm 

Phật cũng không thể vãng sanh Thế giới Cực Lạc. Bạn 

ở niệm Phật đường thành tâm thành   niệm, mỗi ngày 

niệm  một  trăm  ngàn  tiếng  Phật  hiệu  vẫn  không  thể 

vãng  sanh  như  thường.  Cho  nên,  hai  chữ  này  không 

những là căn bản của làm người, mà còn là đại căn đại 

bản  của  tu  hành,  tuyệt  đối  không được  lơ  là.  Hai  chữ 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

315  

này  chúng  ta  cần  dùng  nhiều  thời  gian  một  chút  để 

nghiên cứu thảo luận. 

Hai chữ “Trung hiếu” này bất kể là ở văn hóa bản 

địa  Trung  Quốc,  hoặc  giả  là  ở  trong  Phật  pháp  Đại 

Thừa đều là thuộc về môn học tâm tánh. Hai chữ này ở 

trong  “Lục  thư”  đều  thuộc  về  chữ  hội   ,  cũng  tức  là 

nói, để chúng ta nhìn thấy k  hiệu này liền thể hội được 

nghĩa mà nó biểu hiện. “Tâm”, cái   này rất khó thể 

hội,  rất  khó  hiểu.  Mọi  người  ở  trong  “ inh  Lăng 

Nghiêm”  đã  xem  qua.  “ inh  Lăng  Nghiêm”  vừa  mở 

đầu,  Thế  Tôn  nhìn  về  A  Nan  hỏi  Ngài,  tâm  ở  đâu? 

Hoàn toàn không nói là chân tâm hay là vọng tâm. A 

Nan thông minh hơn chúng ta, Ngài đã nói ra bảy chỗ, 

nhưng đều bị Thế Tôn phủ định cả. Đoạn văn này rất 

dài, cổ nhân phân đoạn đặt thành “Thất xứ trung tâm”, 

cũng có người phân thành “Thất phiên phá xứ”, đều có 

đạo l  của nó. 

Tâm không những không tìm thấy, thậm chí là tâm 

cũng  không  có  cách  gì  có  thể  nghĩ  ra  được,  cho  nên 

trong Kinh Phật thường dùng tám chữ “không thể nghĩ 

bàn”, “bặt chỗ tâm hành” để hình dung. Tám chữ này 

có  thể  nói  được  gần  giống  một  chút.  Tâm  mà  Nho  và 

Phật nói đều là nói chân tâm, đều là nói bản tánh. Chân 

tâm bản tánh ở khắp mọi nơi, trong Phật pháp nói tâm 

bao  thái  hư.  “ inh  Lăng  Nghiêm”  đặc  biệt  nói  thấu 

triệt:  “Hư không pháp giới tất cả chúng sanh đều là 

 duy tâm sở hiện” . Cho nên tâm là năng hiện, hư không 

pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  là  cái  sở  hiện  của  tâm. 



316 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Giống như chúng ta nằm mộng vậy, mỗi chúng ta đều 

có kinh nghiệm nằm mộng. Trong mộng có hư không, 

có pháp giới, có tất cả chúng sanh. Từ đâu mà có vậy? 

Người  hiện  nay  nói  từ  trong  tâm     thức  biến  hiện  ra 

cảnh mộng.  hông sai! Tâm   thức là vọng tâm. Trong 

Phật  pháp  nói  tâm  thức  biến  hiện  ra  cảnh  mộng,  mà 

chúng  ta  gọi  là  hoàn  cảnh  hiện  thực.  Hư  không  pháp 

giới đông đảo chúng sanh hiện thực, lại có mấy người 

biết, vật là do chân tâm bản tánh chúng ta biến hiện ra, 

cái  này  là  không  có  người  biết  rồi.  Tâm  không  có 

tướng,  nhưng  tâm  có  thể  hiện  tướng.  Tâm  khởi  tác 

dụng,  có  thể  đem  cái  cảnh  tượng  này  mặc  tình  biến 

hóa, cho nên nói là duy thức sở biến mười pháp giới y 

chánh trang nghiêm. 

Thức là gì vậy? Thức là   niệm. Ý niệm là tác dụng 

của  tâm.  Tâm  khởi  tác  dụng  thì  gọi  là  niệm.  Chữ 

“Niệm”  này  cũng  là  chữ  hội   .  Trong  văn  tự  Trung 

Quốc, niệm là “tâm”, “hiện tại”, tức là hiện tại cái tâm 

đó của bạn. Hiện tại tâm bạn đang động, cho nên Phật 

nói:   “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh” .  Tâm  tưởng 

chính là niệm, chính là   niệm. Tâm khởi tác dụng, làm 

thế nào đem tác dụng này dùng thuần chánh. 

Thánh  nhân  thế  xuất  thế  gian  dụng  tâm  là  thuần 

chánh,  Phật  Bồ  Tát  dụng  tâm  là  thuần  chánh.  Thuần 

chánh  chính  là  trung.  Trong  chữ  tâm  này  nếu  như 

không thêm bất k  k  hiệu nào, thì biểu thị đó là tâm; 

thêm  vào  k   hiệu  chính  là  biểu  thị  tác  dụng  của  nó. 

Trung  là  chánh  dụng.  Một  chút  lỗi  lầm,  một  chút  sai 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

317  

lầm  cũng  không  có,  đây  gọi  là  trung.  Chúng  ta  phải 

biết,     nghĩa  này  sâu  rộng  vô  hạn.  Trong  nhà  Nho,  ở 

trong  “Đại  Học”  dạy  người   “Thành  ý,  chánh  tâm” . 

Thành     là  thể  của  tâm,  chánh  tâm  chính  là  tác  dụng 

của  tâm,  phải  dùng  cho  chánh.  Chánh  chính  là  trung. 

Nhưng  mà  phàm  phu  chúng  ta  hiện  nay  đâu  có  biết 

tâm.  Thiền  Tông  nói  rất  hay:   “Nếu  người  biết  được 

 tâm,  đại  địa  không  tấc  đất” .  Chư  Phật  Như  Lai  dạy 

người không có gì khác, chính là dạy người nhận được 

tâm  mà  thôi.  Nhận  được  tâm  thì  bạn  liền  thành  Phật. 

Từ đó cho thấy, ngoài chư Phật Bồ Tát ra, không có ai 

nhận được tâm. Thanh Văn, Duyên Giác chưa có minh 

tâm  kiến  tánh,  hay  nói  cách  khác,  vẫn  chưa  có  nhận 

được tâm, huống chi ngang đó trở xuống. Tâm khởi tác 

dụng  chính  là  tư  tưởng,  chính  là  kiến  giải.  Những  tư 

tưởng,  kiến  giải  này  sai  rồi!  Sai  ở  chỗ  nào  vậy?  Nhà 

Phật  nói,  có  vô  minh  chướng  ngại,  phiền  não  khuấy 

động  kín  rồi.  Phật  nói  như  vậy,  nhà  Nho  cũng  là  nói 

như vậy. Cho nên Nho, Phật bàn đến tu hành đều trước 

tiên phải đoạn phiền não, sau đó mở trí tuệ. Trí tuệ mở 

rồi  thì  bạn  liền  nhận  được  tâm.  Cương  mục  của  nhà 

Nho dạy người cũng là nói như vậy. 

 “Cách vật, trí tri” . Cách vật này quan trọng biết bao. 

Chúng ta ngày nay tu học công phu không đắc lực chính 

là do không có bắt tay làm từ chỗ này. Vật là gì vậy? Vật 

là dục vọng, vật dục. Tất cả chúng sanh đối với vật dục 

tham luyến, chấp trước rất sâu. Quả báo của họ là đời đời 

kiếp kiếp tạo ra luân hồi, tạo ra ba đường ác. Cho nên, 



318 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

bạn tu hành nếu muốn thành tựu, bạn cần phải đem ngũ 

dục lục trần xả cho thật sạch  sẽ thì bạn  mới được  cứu. 

hông những pháp thế gian không được phép tham, mà 

Phật  pháp  cũng  không  được  tham.  Trong  “ inh   im 

Cang”  nói  rất  hay:  “Pháp  còn  phải  xả,  huống  chi  phi 

 pháp” . Chúng ta thử nghĩ, tại sao mình không thể thành 

tựu? Tại  sao vẫn tạo nghiệp địa ngục?  Người học Phật 

tạo  nghiệp  địa  ngục  rất  nhiều,  tôi  thấy  quá  nhiều,  quá 

nhiều  rồi.  Hiện  tại  tạo  nghiệp  địa  ngục,  tương  lai  nhất 

định bị quả báo địa ngục. Cái đáng sợ của không biết quả 

báo là họ dám tạo nghiệp.  hởi tâm động niệm tự tư tự 

lợi, khởi tâm động niệm lừa gạt chúng sanh, lừa gạt Phật 

Bồ Tát, lừa mình, dối người. Tâm như vậy làm sao có thể 

thành tựu! Dùng cái tâm như vậy làm một chút việc tốt 

cũng  có  một  chút  quả  báo,  quả  báo  ở  đâu  vậy?  Là  đi 

hưởng  thụ  ở  trong  tam  đồ,  lục  đạo.  Nếu  như  ngũ  giới, 

thập thiện không đầy đủ, nói lời thành thật, người đầy đủ 

ngũ giới thập thiện không nhiều. Cái thứ nhất là không 

thành  thật.  Trong  ngũ  giới  có  không  vọng  ngữ,  trong 

thập  thiện  cũng  có  không  vọng  ngữ,  không  ác  khẩu, 

không lưỡng thiệt,  không ỷ ngữ.  Chúng ta tự  mình thử 

nghĩ, chúng ta có phạm hay không? Nếu như phạm rồi, 

trong “ inh Địa Tạng” nói:  “Địa ngục kéo lưỡi” , bạn có 

thể trốn nổi không?  hông cần nói bạn có hành vi này, 

mà khởi một   niệm là đã tạo nghiệp rồi. Ở phần trước 

chúng  ta  đã  học  không  ít  về  điều  này.   hởi  tâm  động 

niệm  đều  đang  tạo  nghiệp,  bản  thân  nếu  còn  muốn  có 

quả báo tốt thì đâu có chuyện này. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

319  

Năm  xưa  khi  tôi  diễn  giảng  ở  Hưu  Sĩ  Đốn,  gặp 

được lão cư sĩ Thái (công tử của lão cư sĩ Thái Niệm 

Sinh). Chúng tôi cùng nhau ăn cơm, bàn đến chỗ sở dĩ 

tu  học  không  thể  thành  tựu,  ông  nói một  câu  rất  hay : 

 “Người công phu không thể thành tựu, nguyên nhân 

 chính là không biết sỉ” . Tôi nghe xong câu nói này có 

cảm  tưởng  rất  sâu.  Thật  vậy,  không  biết  sỉ!  Nhà  Nho 

nói:  “Tri sỉ cận hồ dũng” , dũng là tinh tấn, không giải 

đãi.  Tại  sao  không  thể  tinh  tấn  vậy?   hông  biết  sỉ! 

Chúng  tôi  hôm  đó  nói  chuyện,  bàn  xong  cũng  rút  ra 

một kết luận cụ thể, hy vọng chúng ta hãy phổ biến vận 

động biết sỉ. Chúng ta lập ra những học hội biết sỉ, tôi 

có   nghĩ như vậy. Người có thể biết sỉ, đó chính là căn 

cơ  của  Thánh  Hiền  thế  xuất  thế  gian.  Bồ  Tát  biết  sỉ, 

cho nên họ có thể thành tựu. Thanh Văn, Duyên Giác 

biết  sỉ,  cho  nên họ có thể tinh tấn. Sao gọi là biết sỉ? 

Không bằng người là điều sỉ nhục. Phải lấy ai làm tiêu 

chuẩn? Lấy Phật Bồ Tát làm tiêu chuẩn. Chúng ta mọi 

thứ  đều  không  bằng  Phật  Bồ  Tát,  đó  chính  là  điều  sỉ 

nhục lớn của chúng ta. 

Chúng  ta  học  tập  theo  Phật  Bồ  Tát.  Phật  Bồ  Tát 

thân  tâm  thanh  tịnh,  thế  xuất  thế  gian  tất  cả  các  pháp 

buông  rất  sạch  sẽ.  Các  Ngài  có  thể  làm  được,  tại  sao 

chúng  ta  không  thể  làm  được?  Tại  sao  chúng  ta  vẫn 

muốn tham đắm, vẫn muốn dốc sức mưu cầu. Sai rồi! 

Phật  pháp  nói  dụng  tâm,  đều  khuyên  người  phát  tâm 

Bồ  Đề.  Ở  trong  tâm  Bồ  Đề  nói  trực  tâm,  nói  tâm  chí 

thành,  đó  là  hiếu.  Chân  thành  đến  cực  điểm,  đây  là 



320 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

chân tâm, là bản tánh, là thể của tâm Bồ Đề. Tâm tánh 

khởi tác dụng, có cái đối với bản thân, có cái đối với 

người  khác.  Cái  đối  với  bản  thân  là  thâm  tâm,  thâm 

tâm là tâm tự lợi; đối với người khác là tâm đại bi, tâm 

đại từ bi là lợi tha. Cho nên, thâm tâm với tâm đại bi, 

đây là   nghĩa của “Trung”, tâm của bạn khởi tác dụng 

này đúng đắn, thuần chánh, không có tà. 

Sao gọi là thâm tâm? Cổ đức giải thích:   “ a đức, 

 mến  thiện” .  Cách  giảng  này  rất  hay,  cái  tâm  ưa  đức 

mến  thiện.  Sao  gọi  là  đức?  Phần  trước  đã  giảng,  giữ 

tâm là đức. Giữ tâm gì vậy? Chúng tôi đem giáo huấn 

của Thánh Hiền thế xuất thế gian quy nạp thành mười 

chữ  là   “Chân  Thành,  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng, 

 Chánh Giác, Từ Bi” . Trong tâm thường giữ mười chữ 

này chính là thâm tâm. Đây là tự thọ dụng. Quí vị thật 

sự có thể thường giữ  mười chữ này thì tự nhiên khỏe 

mạnh trường thọ, tâm trạng vui vẻ (người thế gian gọi 

là  hạnh  phúc  m   mãn  liền  biểu  hiện  ra  ngay);  sự  lo 

nghĩ  của  bạn,  phiền  não  của  bạn,  tội  nghiệp  của  bạn 

liền  có  thể  tiêu  trừ.  Nếu  như  làm  trái  ngược  lại  mười 

chữ này là bạn tạo nghiệp, bạn không thể xa lìa phiền 

não, không thể xa lìa lo nghĩ, không thể xa lìa nghiệp 

ác. Tâm giữ được mười chữ này, đây chính là có đức. 

Phần  trước  trong  văn  nói  là  “tích  đức”,  niệm  niệm 

không quên mười chữ này, đây là tích đức. 

Bồi công, tâm đại bi lợi tha là bồi công. Bạn thật sự 

tích đức, đức biểu hiện ở đâu vậy? Đức là biểu hiện ở 

trên  hình  tướng  của  bạn,  cổ  nhân  gọi  là:   “Thành  ở 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

321  

 trong, mà hình ở ngoài” , tướng mạo của bạn, thái độ 

biểu hiện của bạn đã hoàn toàn đem mười chữ này biểu 

hiện  ra  rồi.  Trên  vẻ  mặt  của  bạn,  Phật  pháp  nói: “Lục 

 căn môn đầu, phóng quang động địa” . Phóng quang 

là sao? Mười chữ này là phóng quang. Động địa là cảm 

động người khác. Tướng mạo của bạn, lời nói, cử chỉ 

của  bạn  biểu  hiện  ra  một  cách  rất  tự  nhiên.  “Nhìn 

 Thấu,  Buông  Xả,  Tự  Tại,  Tùy  Duyên” ,  tám  chữ  này 

chính  là  phóng  quang  động  địa,  lại  cộng  thêm   “Niệm 

 Phật”   thì  càng  không  thể  nghĩ  bàn,  vậy  mới  đạt  đến 

cứu cánh viên mãn. Tôi nghĩ, mười câu này,  mỗi một 

đồng  tu  chúng  ta  đều  nhớ  rất  rõ  ràng,  đều  có  thể  nói 

được, nhưng mà không có đem nó để trong tâm, không 

có đem nó để trong hành vi, vì vậy chúng ta công phu 

vẫn  không  đắc  lực,  vẫn  đang  tạo  nghiệp  lục  đạo  như 

xưa. Nói nghiệp lục đạo vẫn còn dễ nghe, trên thực tế 

tạo nghiệp tam đồ thì làm sao thoát khỏi? 

Hôm  kia,  Đại  sứ  Trần  hỏi  tôi:   “Đề  mục  hiện  nay 

 của chúng ta là gì?”.  Tôi liền nói với ông:  “Chúng tôi 

 có tổng đề mục gồm tám chữ, đó là “Học vi nhân sư, 

 hành vi thế phạm” ” . Mục đích của chúng tôi là “biết 

ân - báo ân”, phải thực tiễn biết ân, báo ân. Người học 

Phật  chúng  ta  cứ  nói  “biết  ân,  báo  ân”  ở  ngoài  cửa 

miệng, hằng ngày niệm:  “Trên đền bốn ân nặng, dưới 

 cứu khổ ba đường” , nhưng sao gọi là bốn ân nặng thì 

không biết. Cha mẹ đối với chúng ta có ân gì; thầy cô 

đối  với  chúng  ta  có  ân  gì;  quốc  gia,  xã  hội  đối  với 

chúng ta có ân gì; tất cả chúng sanh đối với chúng ta có 



322 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

ân  gì,  được  mấy  người  biết?   hông  biết  chính  là  sỉ 

nhục, biết mà không thể làm được cũng là sỉ nhục, cho 

nên phải thật sự hiểu rõ nó. Phật pháp dạy “Tín - Giải - 

Hành  -  Chứng”,  tại  sao  bạn  không  làm  được?  Vì  bạn 

giải  chưa  đủ  thấu  triệt.  Nếu  như  bạn l   giải  thấu  triệt 

rồi thì nhất định bạn sẽ làm, không cần người khác cổ 

vũ, không cần người khác ép buộc, tự động tự phát đi 

làm. Giải  chưa đủ  sâu, chưa đủ triệt  để, tại  sao lại có 

loại  hiện  tượng  này?  Vẫn  là  một  câu  thường  nói: 

 “Không ham học, không chịu học” , thế thì vô phương 

rồi! Ai có thể học được vậy? Người ham học học được. 

Năm xưa, tôi ở Đài Trung gần gũi thầy L  (vào thời 

đó tôi còn tại gia, chưa xuất gia), tôi theo thầy một năm 

ba tháng, sau đó đến Đài Bắc xuất gia. Lúc đó thầy L  

đã ở Đài Trung được mười năm, học trò có mười mấy 

vạn  người.  Thầy  đã  nói  một  câu  rất  cảm  khái:   “Các 

 bạn theo tôi mười mấy năm rồi mà chưa có học được gì 

 cả. Người học được thì đã đi rồi” . 

Đồng tu Đài Trung đến Đài Bắc để tìm tôi và nói: 

 “Thầy nói anh đã học được từ thầy, anh học được cái 

 gì vậy?” . 

Tôi  nói:   “Thầy  không  hề  đặc  biệt  dạy  tôi.  Khi  lên 

 lớp, chẳng phải tôi đều cùng học với các anh sao? Đây 

 là  lời  thành  thật!  Thầy  hoàn  toàn  không  có  đặc  biệt 

 dạy tôi. Tại sao tôi có thể học được mà các anh không 

 thể học được? Vì tôi có tâm, các anh không có tâm. Tôi 

 muốn học, chịu học. Các anh tuy hằng ngày ngồi ở đó, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

323  

 nghe  nhiều  hơn  tôi,  cơ  hội  nhiều  hơn  tôi,  nhưng  các 

 anh nghe như gió thổi ngoài tai, nghe rồi không có để 

 ở trong tâm” . 

Cho nên, không chịu học, dù hằng ngày ở bên thầy, 

cả  đời  ở  bên  thầy  nhưng  vẫn  là  tạo  tam  đồ  địa  ngục, 

nghiệp báo. Đó thật sự là đáng tiếc. 

Hôm nay chúng tôi nhìn thấy hai chữ “Trung Hiếu” 

thì cảm xúc của tôi thật vô cùng sâu sắc. Chú giải của 

đoạn văn này cũng nhiều, hơn ba mươi trang. Hy vọng 

quí vị xem thật k , xem rồi thì tiếp tục nghe tôi giảng 

giải thêm. Thật sự chịu học, thích học, chăm chỉ học tập 

thì bạn nhất định được thọ dụng. Sự thọ dụng này không 

chỉ một đời, quyết định vãng sanh bất thối thành Phật. 

20“Cảm  Ứng  Thiên  Hội  Biên”  giảng  chữ  “Trung”, 

trong chú giải tổng cộng có 43 điều, đại đa số là liệt kê 

sự tích tận trung nhiều đời của các ngành, các nghề để 

chúng  ta  làm  tham  khảo,  cung  cấp  cho  chúng  ta  học 

tập.  Người  tu  đạo,  người  học  Phật  cần  phải  tận  trung 

như  thế  nào,  tận  hiếu  như  thế  nào,  đối  với  hai  chữ 

“Trung Hiếu” phải có cách nhìn như thế nào, thì phần 

trước chúng tôi đã nói qua với quí vị rồi. 

Hai chữ “Trung Hiếu” này đều là chữ hội  . Chúng 

ta  từ  trên  k   hiệu  này  cần  thể  hội  nghĩa  chân  thật  ở 

trong  đó.  Hình  dạng  của  chữ  “Trung”  này  là  “Trung” 

“Tâm”,  cũng  chính  là  tâm  khởi  tác  dụng  phải  gìn  giữ 



20 Bắt đầu đĩa 20 



324 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

trung  đạo.  Nhà  Phật  nói  trung  đạo  đệ  nhất  nghĩa  đế, 

nhà Nho nói trung dung, cho nên phải biết dùng trung. 

Trong  pháp  thế  gian  chính  là  Thánh  Hiền,  trong  Phật 

pháp  chính  là  Phật  Bồ  Tát.  Thánh  nhân  thế  gian  và 

Thánh nhân xuất thế gian biết dùng trung. Thánh nhân 

thế  gian  dùng  trung  là  dùng  cái  trung  tương  tự,  nếu 

chúng  ta  dùng  Thiên  Thai  Lục  Tức  để  nói  thì  họ  là 

“tương tự tức trung”. Đại Thánh thế  gian cũng có thể 

làm  được  “phần  chứng  tức  trung”.  Nhưng  trong  Phật 

pháp, chư Phật Bồ Tát, như trong “ inh Hoa Nghiêm” 

nói 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ, có thể nói các Ngài đã đạt 

đến “cứu cánh tức trung”. Từ lời nói này của tôi mà các 

vị thể hội   nghĩa này, là một người trung đạo cứu cánh 

viên mãn. Trung thì không lệch, trung thì không sợ. 

 Tại sao chúng ta nói, chư Phật Bồ Tát là dùng trung 

 cứu  cánh  viên  mãn  hơn  Thánh  nhân  của  thế  gian?   Vì 

tâm của Phật Bồ Tát quả thật đúng là tận hư không khắp 

pháp giới. Đạo l  chân tướng sự thật này, Thánh nhân 

thế  gian  chưa  đạt  đến.  Thánh  nhân  thế  gian,  cái  gọi  là 

thiên hạ, trên thực tế là chỉ trái đất này, lấy thiên hạ làm 

tâm, thật sự có thể yêu thương thế nhân. Tâm lượng của 

Phật Bồ Tát là tận hư không khắp pháp giới, bởi vì các 

Ngài biết hư không pháp giới tất cả chúng sanh là duy 

tâm sở hiện, hay nói cách khác, chính là tướng phần của 

tâm. Tâm không có tướng, nhưng nó có thể hiện tướng, 

cho nên tướng là tướng phần của tâm. Phàm phu chúng 

ta  hiện  tại  tướng  phần  cảm  quan  của  sáu  thức  là  duy 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

325  

thức  sở  hiện.  Chúng  ta  gọi  duy  thức  sở  hiện  là  vọng 

tướng, cho nên trong “ inh  im Cang” nói:  “Phàm cái 

 gì có tướng đều là hư vọng” . Ngoài vọng tướng ra còn 

có chân tướng hay không? Phật nói, có! Chân tướng là 

Nhất Chân Pháp Giới, Thế giới Hoa Tạng là Nhất Chân 

Pháp Giới, Thế giới Cực Lạc cũng là Nhất Chân Pháp 

Giới. Từ trong ngôn ngữ này qu  vị có nhận ra   nghĩa 

trong đó hay không? Nếu bạn thật sự nhận ra được thì 

bạn sẽ hiểu rõ thôi. 

Tướng không có chân, vọng. Nói chân, nói vọng là 

Phật phương tiện nói, không phải chân thật nói. Tại sao 

không  thể  nói  là  chân,  là  vọng vậy? Bởi  vì  trong  tâm 

tánh không có tướng thì sao có thể nói chân, sao có thể 

nói  vọng?  Nếu  như  bạn  nhất  tâm  thì  tướng  hiện  sẽ  là 

nhất chân. Nếu như bạn có hai tâm, ba   thì tướng hiện 

sẽ là vọng tướng. Bạn có hiểu rõ hay không? Tướng là 

tâm hiện, là thức biến, cho nên nói tất cả hiện tượng từ 

tâm tưởng sinh. Đây là chân l , là chân tướng sự thật. 

Nếu như bạn thể hội được thì bạn sẽ khẳng định điều 

mà Phật nói ở trong Kinh là  “y báo chuyển theo chánh 

 báo” . Chánh báo là tâm, y báo là cảnh giới. Cảnh giới 

nhất  định  chuyển  biến  tùy  theo  tâm  niệm.  Cho  nên, 

Phật Bồ Tát ở trong cảnh giới có thể làm chủ tể được. 

Phàm phu không biết đạo l  này, cũng không biết chân 

tướng sự thật này, cho nên tâm bị cảnh chuyển. Nghe 

nói thế gian này có tai nạn thì lo sợ bất an, lo nghĩ đủ 

bề. Tại sao vậy? Tâm chuyển theo cảnh, vậy là không 

tự  tại  rồi,  là  khổ  không  thể  nói  nên  lời.  Chư  Phật  Bồ 



326 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Tát, bạn hỏi các Ngài có tai nạn hay không?  hông có! 

Tại  sao  không  có vậy?  Các  Ngài  không những  không 

có tâm bất thiện, mà còn không có hai niệm, vĩnh viễn 

sống  ở  trong  nhất  tâm,  cho  nên  kiết  hung  họa  phước 

các  Ngài  đều  không  có,  khổ  -  lạc  -  ưu  -  hỷ  -  xả  mà 

người thế gian thọ nhận, các Ngài cũng không có. Đây 

là biết dùng trung, đây chính là tâm trung. 

Người thế gian chúng ta nói tận trung. “Tận trung” 

là gì vậy? Trung đã dùng đến cực điểm, dùng được cứu 

cánh viên mãn gọi là tận trung. Thật sự làm được trung 

cứu cánh viên mãn, hiếu cứu cánh viên mãn là trên quả 

địa  Như  Lai.  Bồ  Tát  Đẳng  Giác  còn  có  một  phẩm  vô 

minh chưa đoạn, trung hiếu của họ còn thiếu một phần, 

vẫn chưa làm được cứu cánh viên mãn, đây là chỗ khác 

biệt giữa Phật pháp và thế pháp về “trung hiếu”. Nhưng 

cách  nói  này  cao,  sợ  là  chúng  ta  không  làm  được. 

hông  làm  được  cũng  phải  làm!  Học  Phật  nhất  định 

phải học tập theo Phật Bồ Tát. Bắt đầu học từ đâu vậy? 

Phải bắt đầu từ mở rộng tâm lượng. Nhà Phật thường 

nói:   “Tâm  bao  thái  hư,  lượng  chu  sa  giới” .  Quí  vị 

phải  biết  hai  câu,  tám  chữ  này  là  nói  chân  tâm  của 

chúng ta, là bổn phận của bản thân chúng ta. Chân tâm 

của chúng ta nguyên sơ chính là hình thức này. 

Hiện  nay  tâm  lượng này trở nên  nhỏ như  vậy, nhỏ 

đến mức chỉ biết tự tư tự lợi, cho nên mới có tai nạn. 

Làm sao tránh được tai nạn đây? Mở rộng tâm lượng là 

phương  pháp  tốt  nhất,  là  phương  pháp  có  hiệu  quả 

nhất; nên phát tâm vì tất cả chúng sanh hư không pháp 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

327  

giới  mà  phục  vụ.  Đây  chính  là  câu  thứ  nhất  trong  tứ 

hoằng  thệ  nguyện:   “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện 

 độ” . Câu nói này, dùng cách nói hiện đại để nói, chính 

là  vì  hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  phục  vụ 

(nhà Phật nói “độ”,   nghĩa chính là phục vụ).  hông 

chỉ là vì nhân dân phục vụ (vì nhân dân phục vụ là chỉ 

có  pháp  giới  người  trong  mười  pháp giới;  ngoài  pháp 

giới  người  ra,  còn  có  chín  pháp  giới),  mà  vì  tất  cả 

chúng sanh trong mười pháp giới, không sót một pháp 

giới nào, vì tất cả chúng sanh phục vụ, tâm này mới là 

tâm Bồ Đề chân thật, cho nên hơn hẳn Thánh nhân của 

thế gian, đạo l  là ở chỗ này. Chúng ta có phát tâm này 

hay  không?  Có  phải  ở  trong  đời  sống  thường  ngày, 

khởi  tâm  động  niệm  đều  vì  người  khác  phục  vụ  hay 

không? Thường xuyên ôm ấp tâm này thì đây chính là 

có đức. Phần trước tôi đã giảng qua với quí vị về “Tích 

lũy công đức” rồi. 

Chúng ta cũng rất muốn học Phật Bồ Tát mà không 

thể học được, nhưng thật sự chúng ta có muốn học Phật 

Bồ Tát không? Nếu như thật sự  muốn học thì phải tìm 

cho  ra  nguyên  nhân  tại  sao  không  học  được.  Tại  sao 

những Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát học được, mà ta 

không học được? Bạn tìm ra được nguyên nhân, trừ sạch 

hết nguyên nhân thì trên đường Bồ Đề chẳng phải không 

còn  chướng  ngại  rồi  hay  sao?  Bạn  cũng  sẽ  học  được, 

cũng sẽ học giống họ. Thành tích tu học cũng nhất định 

là bắt đầu từ quán hạnh, tương tự, phần chứng, đến cứu 

cánh  viên  mãn.  Đây  là  thành  tích  của  chúng  ta,  không 



328 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

ngừng nâng cao hướng thượng. Chướng ngại của chúng 

ta là gì? Chướng ngại chính là tự tư tự lợi. Chỉ cần đem   

nghĩ tự tư tự lợi buông xả thì bạn cũng không khác gì so 

với  chư  Phật  Bồ  Tát.  Bạn  học  được  rồi,  bạn  cũng  biết 

học rất giống. Cho nên, tự tư tự lợi là chướng ngại lớn 

nhất trên đường Bồ Đề. Nhất định phải giác ngộ,   niệm 

tự tư tự lợi, hành vi tự tư tự lợi, lợi ích mà chúng ta có 

được là quá ít, thật sự là không đáng kể. Có thể đem loại 

nghĩ này xả bỏ thì lợi ích mà bạn có được là vô lượng 

vô biên; hoàn cảnh  mà bạn hưởng thụ là Thế giới Hoa 

Tạng, là Thế giới Cực Lạc. 

Tại sao bạn tham luyến ngũ trược ác thế mà không 

chịu xả bỏ? Mang cái danh đẹp là độ chúng sanh, đây 

là  đại  từ  đại  bi  rồi,  nhưng  thực  sự  bạn  đã  làm  được 

chưa? Chư Phật Bồ Tát thị hiện ở nhân gian, thị hiện 

trong  sáu  cõi,  thực  ra  nơi  các  Ngài  trụ  là  Nhất  Chân 

Pháp  Giới.  Chúng  ta  thấy  các  Ngài  sống  ở  trong  sáu 

cõi, nhưng trên thực tế là sống ở Nhất Chân Pháp Giới. 

Tại sao vậy? Vì các Ngài ở trong sáu cõi nhưng không 

nhiễm  mảy  bụi,  thanh  tịnh,  tự  tại,  thị  hiện  tấm  gương 

đẹp nhất cho phàm phu lục đạo, đó mới là thật sự lợi 

ích chúng sanh, chân thật đang độ chúng sanh.  hông 

có  trí  tuệ,  không  có  đức  năng,  không  biết  quán  cơ, 

mang cái tên thật đẹp là độ chúng sanh nhưng trên thực 

tế  đều  đang  tạo  nghiệp.  Tạo  nghiệp  thì  đâu  có  l   nào 

không  đọa  lạc?  Cho  dù  tham  được  mấy  chục  năm 

hưởng  thụ  vật  chất,  danh  vọng  lợi  dưỡng  này,  nhưng 

hậu quả không thể tưởng tượng. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

329  

Chúng ta nhất định phải hiểu rõ, mạng sống là vĩnh 

hằng, tuyệt đối không phải chết rồi là xong. Chết rồi là 

hết thì sự việc này dễ làm. Tôi thường nói, chết rồi thì 

khủng  khiếp,  đây  là  nói  lời  thật  với  bạn.  Người  học 

Phật biết là  “không có sinh tử” . Sinh tử là sự chuyển 

đổi không gian, thời gian sống của chúng ta. Hiện nay 

nhà  khoa  học  đã  chứng  thực,  thế  gian  này  có  vô  số 

chiều tần số (đây là nhà khoa học chứng minh). Thật sự 

họ  có  thể  khẳng  định,  chí  ít  có  mười  một  loại  tần  số 

khác nhau, cái gọi là không gian ba chiều, không gian 

bốn chiều, không gian năm chiều đến không gian mười 

một chiều (cũng gọi là không gian  mười  một độ), đây 

là điều đã được chứng thực. Trên l  luận mà nói, tần số 

không gian là vô hạn, cách nói này cùng với điều  mà 

nhà Phật nói là tương đồng. Nhà Phật không nói tần số 

mà nói pháp giới, pháp giới là vô lượng vô biên. Mười 

pháp  giới  là  loại  lớn,  Đại  Sư  Thiên  Thai  nói,  ở  trong 

mỗi  một  pháp  giới  lại  có  mười  pháp  giới,  cho  nên 

thành  ra  là  một  trăm  pháp  giới.  Tông  Thiên  Thai  nói 

“Bách  giới  thiên  như”,  trong  một  trăm  pháp  giới  này, 

mỗi  một  pháp  giới  lại  có  một  trăm  pháp  giới,  trùng 

trùng  vô  tận.  Ý  nghĩa  này  hoàn  toàn  tương  đồng  với 

nhà khoa học nói tần số là vô hạn. Nhà khoa học vẫn 

chưa  thể  hoàn  toàn  chứng  thực,  nhưng  nhà  Phật  hoàn 

toàn khẳng định. Cho nên, sinh tử chỉ là sự thay đổi tần 

số không gian sống của chúng ta. Nếu bạn hiểu rõ đạo 

l  này, hiểu rõ sự thật này thì bạn sẽ không hề sợ hãi 

đối với sinh tử vì chỉ là đổi môi trường sống thôi, bạn 



330 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

sẽ rất tự tại, bạn sẽ không sợ hãi. Nhưng sự thay đổi tần 

số có khi thay đổi rất tốt, có khi thay đổi còn kém xa so 

với  đời  sống  hiện  nay,  bạn  không  thể  không  biết. 

Người có tu hành, người có tu dưỡng, người tâm thiện 

thì  càng  chuyển  càng  tốt.  Người  thế  gian  chúng  ta 

thường  nói  đời  sau  được  sanh  về  cõi  trời,  thoát  khỏi 

thân người, sanh về cõi trời, vậy là chuyển tốt rồi. 

Người thế gian đối với cõi trời mơ hồ chung chung. 

Nhà Phật biết rõ ràng, trời có 28 tầng trời: Dục Giới có 

sáu tầng trời, Sắc Giới có mười tám tầng trời, Vô Sắc 

Giới  có  bốn  tầng  trời,  bạn  chuyển  đến  tầng  trời  nào? 

Những  tầng  trời  này  vẫn  thuộc  trong  tam  giới.  Ngoài 

tam giới còn có Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, 

càng  chuyển  càng  thù  thắng.  Nếu  như  bạn  tham  sống 

sợ chết, bạn sợ hãi đối với cái chết thì việc này phiền 

phức rồi, việc chuyển này càng chuyển càng tệ, bạn sẽ 

chuyển  đến  đường  súc  sanh,  chuyển  đến  đường  ngạ 

quỷ; nếu như bạn tạo nghiệp ác rất nặng thì sẽ chuyển 

đến  đường  địa  ngục.  Cho  nên  không có  sinh  tử  là  lời 

chân  thật,  chỉ  là  sự  chuyển  đổi  không  gian,  thời  gian 

sống.  Trong   inh  luận,  những  đạo  l   chân  tướng  sự 

thật này Phật đã nói quá nhiều, quá nhiều rồi. Chúng ta 

cần thể hội thật k , phải nghiêm túc nỗ lực, hy vọng có 

thể đạt được một cuộc chuyển biến tự tại. 

Chư Phật Bồ Tát không có người nào không được 

đại  tự  tại.  Các  Ngài  tự  tại  thế  nào?  Quí  vị  đọc  qua 

“Phẩm Phổ Môn” đều biết, Bồ Tát Quan Thế Âm có ba 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

331  

mươi hai ứng thân. Ba mươi hai thân chính là đại tự tại. 

Ba mươi hai loại ứng thân, tùy loại hóa thân, tùy cơ thị 

hiện, sự chuyển biến này các Ngài tự mình có thể làm 

chủ  được,  đây  là  được  đại  tự  tại.  Chúng  ta  ngày  nay 

chuyển  biến,  tự  mình  không  thể  làm  chủ.  Ai  làm  chủ 

vậy? Nghiệp lực làm chủ. Đây là sự thật, lục đạo phàm 

phu  tùy  nghiệp  lưu  chuyển.  Chúng  ta  khởi  tâm  động 

niệm đều là tạo nghiệp. Tạo nghiệp thiện được quả báo 

thiện, thọ thân ba đường thiện là chuyển đến ba đường 

thiện;  tạo  nghiệp  ác  liền  chuyển  đến  ba  đường  ác, 

chuyển  biến  không  tự  tại.  Chư  Phật  Bồ  Tát  tại  sao 

chuyển  biến  tự  tại?  Nói  lời  thành  thật,  tận  trung  tận 

hiếu. Bạn đem hai chữ “Trung hiếu” này thấy rõ ràng, 

minh bạch rồi, muôn nghìn  inh luận của chư Phật Bồ 

Tát  chính  là  giảng  hai  chữ  này,  giảng  vô  cùng  viên 

mãn, triệt để cứu cánh. Nếu  quý vị  muốn thấy thật rõ 

ràng tường tận về hai chữ “Trung Hiếu”, đó chính là bộ 

Đại Tạng  inh. Trong bộ “Đại Tạng  inh” đều là nói 

về hai chữ này. 

Hai chữ “Trung Hiếu” phần trước đã giới thiệu giản 

lược  về  chữ  “Trung”  rồi.  Trong  “Hội  Biên”  trích  dẫn 

chuyện  tận  trung  cũng  chính  là  nói  làm  sao  đem 

“Trung”  thực  tiễn  vào  trong  đời  sống,  thực  tiễn  vào 

trong công việc, thực tiễn vào trong đối nhân xử thế tiếp 

vật. Ông đã nêu ra rất nhiều điển hình. Những điển hình 

này  nêu  hoài  không  hết,  l   sự  cũng  là  nói  mãi  không 

xong. Quí vị có thể từ những điển hình này mà thể hội. 



332 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

 “HIẾU” 

Chúng  ta  tiếp  tục  bàn  đến  chữ  “Hiếu”.  “Hiếu”  là 

căn bản, “Trung” là khởi dụng. Trong Hội Biên giảng 

về  “Hiếu”, đoạn thứ nhất là lấy tiên  sinh Nhan Quang 

Trung “Hiếu đễ luận”. Đoạn này nói rất hay, vô cùng 

gần gũi với tư tưởng của nhà Phật. Ông nói:  “Có người 

 nói hiếu đễ là gốc của lòng nhân”  là trong “Luận Ngữ” 

nói. Mạnh Tử nói:  “Đạo của Nghiêu Thuấn chỉ có hiếu 

 đễ mà thôi” . Đây là một người học sách Nho, vừa mở 

đầu liền lấy cách nói của  hổng Mạnh làm y cứ, sau đó 

đem nó sáng chế ra.  “Hiếu đễ, quan thiệp thậm đại”.  

Quan là quan hệ, thiệp là đề cập đến. Mặt mà nó liên 

quan đến rất lớn, đã sâu lại rộng. 

 “Là ngang, là dọc” . Đây là từ trên bề mặt. 

 “Từ xưa đến nay” . Đây là từ trên thời gian mà nói. 

 “Không bờ, không m ” . Cách nhìn này chính xác, 

đều là sự vật này. 

Như  thế  cần  phải  biết  hiếu  là  gì,  hiếu  đễ  là  mầm 

mống gì? Đó là cái khí của con người ở giữa trời đất 

mà thôi. Chúng tôi chỉ đọc đến chỗ này, phần sau quí 

vị tự mình đọc. 

Chữ  “Hiếu”  cũng  thuộc  về  hội   ,  khiến  bạn  nhìn 

thấy k  hiệu này liền thể hội   nghĩa ở bên trong. Nửa 

phần  trên  của  nó  là  “Lão”,  nửa  phần  dưới  là  “Tử”; 

“Lão” là đại biểu cho thế hệ trước, “Tử” là đại biểu cho 

thế hệ sau. Ý nghĩa của chữ này là thế hệ trước với thế 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

333  

hệ sau tập hợp thành một thể, đây gọi là hiếu. Nếu như 

thế  hệ  trước  với  thế  hệ  sau  chia  rẽ,  vậy  là  bất  hiếu. 

Người phương Tây nói có hố ngăn cách, hố ngăn cách 

là chia rẽ. “Lão” “Tử” chia rẽ là bất hiếu. Người Trung 

Quốc không có cách nói này. Bạn hãy nghĩ đến chỗ sâu 

xa nữa, thế hệ trước còn có thế hệ trước nữa, quá khứ 

vô  thỉ;  thế  hệ  sau  còn  có  thế  hệ  sau  nữa,  vị  lai  vô 

chung. Vô thỉ vô chung, tiên sinh Nhan gọi là  “từ xưa 

 đến nay, không bờ không mé” . Bạn biết được sự liên hệ 

này,  sau đó bạn quan sát tiếp đến phương diện ngang 

dọc,  chính  là  nhà  Phật  nói  tận  hư  không  khắp  pháp 

giới, là dùng k  hiệu này để đại biểu. Hư không pháp 

giới, một pháp cũng không sót, bao hàm một cách viên 

mãn ở trong đó. Trong các buổi giảng tôi đã từng nói 

không chỉ một lần, lời tôi nói dễ dàng hiểu, khẳng định 

hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  là  chính  mình. 

Đây chính là   nghĩa của Hiếu. 

Hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh,  “tất  cả 

chúng sanh” này phạm vi rất rộng, chúng sanh hữu tình 

là  nói  người  và  động  vật,  còn  chúng  sanh  vô  tình  là 

thực vật, khoáng vật, thậm chí là hiện tượng tự nhiên. 

Ý nghĩa của chữ chúng sanh này rất rộng lớn, phàm là 

cái  gì  do  nhiều  duyên  hòa  hợp  mà  sinh  ra  đều  gọi  là 

chúng sanh. Tất cả chúng sanh đều là chính mình. Tôi 

nói  lời  này  là  có  căn  cứ,  đây  là  Phật  nói.  Tuy  Phật 

không nói cách này, nhưng   nghĩa giống nhau, chúng 

ta  “y nghĩa bất y ngữ”  là đúng rồi. Phật ở trong  inh 

nói:  “Hư không pháp giới duy tâm sở hiện, duy thức sở 



334 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

 biến” .  Tâm  là  chân  tâm  của  mình,  là  bản  tánh  của 

mình. Thức là tác dụng của tâm, là tâm khởi tác dụng. 

Cho nên, chữ “Hiếu”này, nếu dùng Phật pháp để nói thì 

chính  là  pháp  môn  đại  tổng  trì  của  tất  cả  pháp,  cứu 

cánh viên mãn. Chúng ta đối với khái niệm l  tính của 

chữ này phải rõ ràng, phải sáng tỏ thì sau đó mới biết 

cần phải học hiếu, hành hiếu như thế nào để hy vọng 

đạt đến tận hiếu. Chữ hiếu làm được viên  mãn rồi thì 

liền thành Phật ngay, Phật quả cứu cánh của viên giáo 

thì đạo hiếu mới làm được viên mãn. Bồ Tát đẳng giác 

còn có một phẩm vô minh chưa phá, đạo hiếu vẫn còn 

khiếm khuyết, vẫn chưa thể làm được viên mãn. Từ đó 

cho thấy, Phật pháp là xây dựng ở trên cơ sở của đạo 

hiếu.   inh  luận  trong  giới  Bồ  Tát  cũng  nói  như  vậy. 

Chúng  ta  cần  thể  hội  cho  được,  cần  nhận  biết  được. 

Đây là đại căn đại bản của Phật pháp. 

Chúng ta thử nghĩ, Phật pháp năm xưa được truyền 

bá khắp bốn phương tám hướng, những đệ tử của Phật 

vì  người  giảng   inh  thuyết  pháp  khắp  nơi,  nhưng  tại 

sao chỉ có bắt rễ, ra hoa kết quả, phát triển mạnh mẽ ở 

Trung  Quốc,  còn  những  khu  vực  khác  đều  không  có, 

đặc biệt là ở châu Âu, phía tây của châu  , ngay cả Ấn 

Độ là nơi khởi đầu (Ấn Độ là một điển hình đặc thù)? 

Chúng  ta  rất  hiểu  rõ,  khi  Phật  giáo  chưa  truyền  vào 

Trung  Quốc  thì  giáo  dục  nhà  Nho  đã  đặc  biệt  xem 

trọng  đạo  hiếu,  hay  nói  cách  khác,  điều  mà   hổng  - 

Mạnh dạy là “Hiếu đễ” mà thôi. Cho nên khi Phật pháp 

truyền  vào  Trung Quốc,  vừa  tiếp  xúc  với  vua  và  dân, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

335  

chúng ta nghe xong vô cùng hoan hỷ. Tại sao vậy? Vì 

hoàn toàn tương đồng với quan niệm của chúng ta, vả 

lại cách làm còn tinh tế hơn so với chúng ta. Giáo dục 

nhà Nho chỉ đưa ra cương lĩnh, Phật pháp nói tinh tế, tỉ 

mỉ. Do vì  inh điển phong phú, nên người Trung Quốc 

đặc  biệt  hoan  nghênh,  đặc  biệt  coi  trọng,  vậy  là  Phật 

pháp thật sự được truyền vào Trung Quốc. Nếu như xã 

hội này, khu vực này không có quan niệm về đạo hiếu 

thì Phật pháp sẽ không thể bắt rễ được ở nơi này, là đạo 

l  như vậy. 

Năm xưa tôi ở Đài Loan, có một số pháp sư đi M . 

Người mà tôi quen biết thì không nhiều. Phàm là người 

mà tôi quen biết, tôi đều khuyên họ, đến M  không nên 

xây  chùa  chiền.  Họ  hỏi  tôi:   “ ây  cái  gì?” .  Tôi  nói: 

 “ ây từ đường, đề xướng đạo hiếu” . Trong từ đường 

có thể giảng  inh thuyết pháp, thờ cúng bài vị tổ tiên, 

không phải thờ cúng bài vị tổ tiên một họ, mà thờ cúng 

tất cả họ trong toàn quốc. Tôi đã đặt tên cho nó là “Từ 

Đường  Trăm  Họ”,  không  giống như từ  đường  tộc  Đỗ 

đối  diện  chúng  ta,  chỉ  một  họ.  Tôi  bảo  họ  xây  “Từ 

đường trăm họ dân tộc Trung Hoa”, tất cả người Trung 

Quốc  đều  ở  trong  Từ  Đường  này.  Việc  này  hay,  đề 

xướng đạo hiếu. Phước của tôi rất mỏng, tôi không có 

phước,  không  có  năng  lực  làm  được,  đã  xây  một  đạo 

tràng nhỏ ở Dallas, chúng tôi không còn cách gì khác, 

vì vậy bên trong chỉ thờ một bài vị. Ở Đài Loan đã làm 

hai  bài  vị  lớn,  một  cái  là  “Từ  đường  trăm  họ  dân  tộc 

Trung  Hoa”,  chúng  ta  sống  ở  M   không  thể  quên  hết 



336 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nước M , cho nên cũng thờ một bài vị là “Bài vị tổ tiên 

trăm họ M ”. Chúng tôi có tâm, có   này, nhưng chúng 

tôi không có năng lực thực hiện. Đạo tràng  c Châu có 

lẽ các bạn đến rồi, Phật đường chúng ta cũng là thờ hai 

bài vị. Ở Singapore, các bạn đến niệm Phật đường mà 

xem,  niệm  Phật  đường  cũng  thờ  hai  bài  vị  như  vậy, 

một cái là “bài vị tổ tiên trăm họ dân tộc Trung Hoa”, 

một  cái  là  “bài  vị  tổ  tiên  trăm  họ  Singapore”.  Đây  là 

gốc của Phật pháp, là căn bản của tất cả pháp thế xuất 

thế gian. Nếu như gốc không có thì không thể bàn đến 

cái gì nữa, cho nên hiếu là gốc. 

Chúng ta đọc sách nhìn thấy k  hiệu này, thật sự mà 

nói là sơ   qua loa,  mơ hồ chung chung lướt qua, như 

thế  sao  được?   hông  những  tất  cả   inh  giáo  mà  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  đã  nói  suốt  49  năm  đều  là  nói  chữ 

“Hiếu” này, mà tất cả chư Phật mười phương ba đời nói 

vô  lượng   inh  pháp,  giáo  hóa  chúng  sanh  vẫn  là  chữ 

này. Tôi nói lời này có căn cứ hay không? Có phải là tôi 

ở  đây  nói  vớ  vẩn  hay  không?  Trong  “ inh  Quán  Vô 

Lượng Thọ Phật”, phu nhân Vi Đề Hi đã gặp biến cố gia 

đình, hoàn toàn thất vọng, cầu xin Phật Thích Ca Mâu 

Ni giúp bà. Bà nói, thế giới này hoàn cảnh quá tồi tệ, bà 

là  đệ  tử  Phật,  biết  thế  giới  là  vô  lượng  vô  biên,  nên 

hướng về Phật Thích Ca Mâu Ni thỉnh giáo là có thế giới 

thanh  tịnh,  thế  giới  an  lạc  hay  không?  Bà  rất  muốn  di 

dân, không sống ở đây nữa. Thích Ca Mâu Ni Phật nghe 

xong  lời  thỉnh  cầu  của  bà,  bèn  dùng  thần  lực  đem  thế 

giới chư Phật mười phương biến hiện ngay trước mắt bà, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

337  

để bà tự mình đi xem, tự mình lựa chọn. Sau khi bà xem 

xong, bà chọn Thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà. Bà 

rất hoan hỷ, hướng về Phật Thích Ca Mâu Ni thỉnh cầu, 

làm  thế  nào  mới  có  thể  sinh  về  Thế  giới  Tây  Phương 

Cực  Lạc?  “Thập  lục  quán   inh”  là  vì  nhân  duyên  này 

mà nói ra. Phu Nhân Vi Đề Hi thỉnh giáo phương pháp 

vãng  sanh,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  trước  khi  nói  ra 

phương pháp thì nói với bà ba điều kiện cơ bản là “Tịnh 

Nghiệp  Tam  Phước”.  Trong  ba  điều  kiện  cơ  bản  này, 

câu nói đầu tiên là  “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư 

 trưởng” .  Quí  vị  thử  nghĩ  xem,  đây  là     gì?  Đầu  tiên 

chính  là nói  hiếu, “hiếu  thân  tôn  sư”.  Quí  vị  phải  biết, 

Phật pháp là sư đạo, sư đạo phải được xây dựng trên nền 

tảng  của  hiếu  đạo,  không  có  hiếu  thì  làm  gì  có  sư? 

hông biết hiếu thuận cha mẹ thì chắc chắn không thể 

nào  tôn  trọng  sư  trưởng,  đạo  hiếu,  sư  đạo  không  còn 

nữa, hay nói cách khác, ở trong lục đạo ba đường thiện 

cũng không còn, môi trường sống của bạn chỉ giới hạn ở 

ba đường ác. Ở trong đường ác, có một số súc sanh vẫn 

biết  đạo  hiếu,  vẫn  có  thể  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  hay  nói 

cách khác, người còn không bằng cả súc sanh. 

Trong  xã  hội  rất  nhiều  người  không  hiểu,  bài  xích 

Phật  giáo.  Bài  xích  Phật  giáo  chính  là  bài  xích  đạo 

hiếu, bài xích sư đạo. Cách nghĩ, cách làm đó của họ, 

chúng ta nhất định không nên trách họ, mà phải trách 

chính  mình.  Họ  đối  với  Phật  pháp  có  hiểu  lầm,  chưa 

hiểu rõ, sau khi họ hiểu rồi thì biết Phật pháp có lợi ích 

chân thật đối với mỗi chúng sanh. Có ai muốn đem lợi 



338 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

ích chân thật của mình hủy bỏ chứ? Đây là việc không 

thể. Chúng ta chưa làm tròn trách nhiệm giảng giải là 

chúng ta có tội lỗi. 

Trong “Tam phước” Phật nói rất hay: 

Điều đầu tiên là  “Hiếu dư ng phụ mẫu, phụng sự 

 sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”. Đây 

là  phước  báo  nhân  thiên,  cũng  chính  là  phước  báo  ở 

trong ba đường thiện, là  mức thấp nhất để bạn có thể 

giữ vững thân người. Người tu càng tốt thì có thể sanh 

thiên, hưởng phước trời. 

Điều  thứ  hai  là   “Thọ  trì  tam  quy,  cụ  túc  chúng 

 giới,  bất  phạm  uy  nghi” .  Đây  là  phước  báo  của  Tiểu 

Thừa (Thanh Văn, Duyên Giác). 

Điều  thứ  ba  là   “Phát  Bồ  Đề  tâm,  thâm  tín  nhân 

 quả, đọc tụng Đại Thừa, khuyến tấn hành giả” . Đây 

là phước báo của Bồ Tát Đại Thừa. 

Tổng cộng có mười một câu. Phật cuối cùng đã kết 

luận, mười một câu này là  “Chánh nhân tịnh nghiệp của 

 ba  đời  chư  Phật”   (ba  đời  là  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai), 

vậy chẳng phải đã  nói hết rồi  sao?  Nếu người tu hành 

muốn làm Phật, chúng ta biết, pháp môn mà ba đời chư 

Phật  tu  là  không  giống  nhau,  như  trong  “ inh  Hoa 

Nghiêm” đã nói, mỗi người tu pháp môn của mỗi người, 

nhưng  đều  có  thể  thành  Phật  đạo,  tuy  khác  đường  đi 

nhưng cùng về một đích. Pháp môn bình đẳng,   nghĩa 

đều là nói cái này. Vô lượng vô biên pháp môn đều có 

thể viên thành Phật đạo, nhưng tất cả đều là xây dựng ở 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

339  

trên cơ sở của “Tam phước”. Nếu xa lìa “Tam phước” 

thì  bất  kể  tu  học  pháp  môn  nào  cũng  đều  không  thể 

thành  tựu.  Cho  nên,  tu  hành  bắt  đầu  là  chữ  hiếu,  đến 

viên  mãn  vẫn  là  đạo  hiếu.  Phật  pháp  không  có  nói  gì 

khác, từ đầu đến cuối chỉ là hành hiếu, tận hiếu mà thôi. 

Có  mấy  người  hiểu  được  đạo  l   này?  Tại  sao  không 

hiểu  vậy?  Vì  tứ  chúng  đệ  tử  chúng  ta  chưa  làm  tròn 

trách nhiệm, đặc biệt là đệ tử xuất gia chưa nói rõ ràng, 

bản  thân  cũng  chưa  làm  được,  ngay  cả  khái  niệm  của 

chữ  “Hiếu”  còn  không  có.  Chủ     của  hiếu  chính  là  tự 

tánh  rất  là  viên  mãn.  Chân  đế  của  hiếu  chính  là  trong 

Phật  pháp  thường  hay  nói  là   “Nhất  tâm  nhất  niệm” . 

Cho nên, chúng ta cần đem chữ này nhận thức rõ ràng, 

sau đó chúng ta hãy nghiên cứu, hãy thảo luận. 

Đường lối này làm thế nào chúng ta thực tiễn vào 

trong đời sống, đó chính là hành hiếu; làm thế nào thực 

tiễn  vào  trong  tu  học  Phật  pháp,  đó  là  tận  hiếu.  Nếu 

như mọi người đem đạo l , chân tướng sự thật này hiểu 

cho rõ ràng, thì chúng ta tin tưởng sâu sắc, tất cả chúng 

sanh  trong  chín  pháp  giới,  không  có  người  nào  không 

muốn quy y Phật pháp (Quy y Phật pháp là quy y đạo 

hiếu),  không  có  người  nào  không  tôn  kính  sư  trưởng, 

dùng sư đạo để viên mãn đạo hiếu. Hiếu là bản thể, sư 

đạo  là  trí  tuệ.  Pháp  thân  huệ  mạng  của  chúng  ta  có 

được từ thầy, nhờ pháp thân huệ mạng mới hoàn thành 

đạo hiếu. Đạo l  này chúng ta phải biết. 

Chữ  “Hiếu”  này  chúng  ta  cũng  cần  tốn  nhiều  thời 

gian một chút để thảo luận. 



340 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

21Sáng hôm qua, chúng ta đã giảng giải đơn giản về 

chữ  “Hiếu”. Hàm  nghĩa của chữ  này sâu rộng vô hạn. 

Đây  là  pháp  môn  đại  tổng  trì  của  tất  cả  chúng  sanh 

trong hư không pháp giới, cũng tức là nói ngang khắp 

mười  phương,  dọc  cùng  ba  mé  đều  bao  gồm  ở  trong 

chữ  này. Phật  pháp được xây dựng bắt đầu  từ  hiếu  và 

kết thúc cũng vẫn là hiếu. Chư Phật Bồ Tát dạy người 

chẳng qua là tận hiếu, hành hiếu mà thôi. 

Điều đầu tiên trong “Tịnh Nghiệp Tam Phước” dạy 

chúng  ta  là   “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu” .  Chúng  ta  muốn 

hành  hiếu,  tận  hiếu  phải  thực  hiện  từ  hiếu  dưỡng  phụ 

mẫu,  sau  đó  mở  rộng  đến  hiếu  dưỡng  tất  cả  chúng 

sanh.  Trong  “ inh  Bồ  Tát  Giới”,  Thế  Tôn  nói  với 

chúng ta rất rõ ràng là  “tất cả người nam là cha ta, tất 

 cả  người  nữ  là  mẹ  ta”.   Đây  là  mở  rộng  hiếu  dưỡng 

phụ mẫu đến hư không pháp giới, vậy  mới  có thể tận 

hiếu.  Ai  có  thể  tận  hiếu  một  cách  rất  viên  mãn  vậy? 

Quả vị Như Lai mới thật sự làm được viên mãn, Bồ Tát 

Đẳng Giác vẫn chưa đạt đến cứu cánh viên mãn. Từ đó 

cho  thấy,  học  Phật  chính  là  học  chữ  “hiếu”,  chính  là 

học chữ “trung” này. Phật pháp không có gì khác, chỉ 

là “trung - hiếu” mà thôi. 

Ân đức của cha mẹ đối với chúng ta quá lớn, mạng 

sống này có được từ cha mẹ, cho nên hiếu dưỡng phụ 

mẫu  là  đạo  l   muôn  đời.  Đây  mới  được  xem  là  làm 

người. Tu học từ trên cơ  sở này  mới có thể thành Bồ 



21 Bắt đầu đĩa 21 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

341  

Tát, thành Phật. Chúng ta hiếu dưỡng phụ mẫu là dùng 

tâm  hiếu  để  dưỡng  phụ  mẫu.  Nhà  Nho  nói  rất  hay, 

chúng  ta  phải   “dư ng  thân  mạng  của  cha  mẹ” ,  phải 

chăm  lo  đời  sống  vật  chất  cho  cha  mẹ;  phải  biết 

 “dư ng tâm của cha mẹ” , phải làm cho tâm trạng cha 

mẹ  vui  vẻ,  không  có  lo  lắng,  không  có  phiền  não. 

Muốn  vậy  thì  chúng  ta  phải  thuận,  nếu  như  không 

thuận thì cha mẹ sẽ sinh phiền não, sẽ có lo lắng. Cho 

nên,  chữ  “hiếu”  trong  thực  tiễn  thật  không  dễ  dàng. 

Nếu  như  không  có  tâm  chân  thành  (chúng  ta  thường 

nói  là  “tâm  chí  thiện”,  “tâm  thuần  hiếu”,  “tâm  thuần 

kính”),  thì  chữ  “hiếu”  này  sẽ  rất  khó  thực  hiện.  Nói 

tóm lại là chúng ta phải dùng chân tâm. 

Ngoài  ra,  còn  phải  biết   “dư ng  chí  của  cha  mẹ” . 

Chí của cha mẹ là gì vậy? Là sự k  vọng về bạn. Chí 

của cha mẹ, chí nhỏ là hy vọng bạn thăng quan phát tài. 

Người  có  tầm  nhìn  tương  đối  xa,  người  xưa  gọi  là 

 “mong  con  trai  thành  rồng,  con  gái  thành  phụng” , 

dùng  cách  nói  hiện  nay  để  nói  là  hy  vọng  bạn  có  thể 

hơn người bình thường,  làm  rạng rỡ  tổ tông, khiến tổ 

tông,  gia  tộc  đều  lấy  bạn  làm  vinh  dự.  Đây  là  sự  k  

vọng của bậc làm cha mẹ thông thường đối với con cái 

vào thời xưa. Nếu như cha mẹ giác ngộ thì sự k  vọng 

của họ về bạn là hy vọng bạn làm Bồ Tát, làm Phật, đạt 

đến cứu cánh viên mãn thật sự. 

Chúng ta có thể khiến cha mẹ không thất vọng hay 

không? Làm Bồ Tát, làm Phật, bất kể thân phận gì, bất 



342 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

kể ngành nghề như thế nào đều có thể làm được. Nói 

làm  Phật  không  nhất  định  là  chỉ  32  tướng  tốt,  80  vẻ 

đẹp.  Tướng  mà  cư  sĩ  Duy  Ma  hiện  là  tướng  Phật  tại 

gia,  còn  tướng  mà  Hòa  thượng  Phong  Can,  Hàn  Sơn 

Thập Đắc hiện là hình tướng của người làm công quả 

rất bình thường. Quan sát tỉ mỉ họ, quả thật là hạnh Bồ 

Tát, quả thật là tướng Phật. Bồ Tát Quan Thế Âm có 32 

ứng thân, 32 loại tướng Phật, 32 loại hạnh Bồ Tát. Cho 

nên bất k  thân phận gì, bất k  ngành nghề nào đều có 

thể làm Bồ Tát, đều có thể làm Phật. 

Làm  Bồ  Tát,  làm  Phật  có  gì  khác  với  phàm  phu 

vậy? Tôi nghĩ đồng tu chúng ta đều hiểu rất rõ, đều rất 

sáng  tỏ.  Mỗi  ngày  chúng  ta  đang  đọc  tụng   inh  điển 

Đại Thừa, mỗi ngày đang nghiên cứu thảo luận nên có 

ấn tượng tương đối sâu sắc. Phật Bồ Tát không có vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, các Ngài chỉ có một tâm 

chân  thành,  tâm  thuần  thiện;  thuần  tâm  yêu  thương 

người, yêu thương tất cả chúng sanh; thuần tâm vì tất 

cả  chúng  sanh  phục  vụ,  không  có  một  niệm  vì  bản 

thân;  niệm  niệm  nghĩ  đến  sự  ổn  định  của  xã  hội,  thế 

giới  hòa  bình,  tất  cả  chúng  sanh  hạnh  phúc  chân  thật; 

khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  việc  làm  đều  tương  ưng 

một cách viên mãn với “ngũ giới, thập thiện” mà Phật 

pháp đã nói. Cho nên thập thiện nghiệp đạo, chúng ta 

nhất định không được coi thường, xem lướt qua. Viên 

mãn  của  thập  thiện  nghiệp  đạo  là  đại  đạo  hiếu  viên 

mãn, Phật đạo viên mãn. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

343  

Chúng  ta  đã  từng  thấy  qua  biết  bao  nhiêu  tượng 

Phật,  tranh  Phật  vẽ  màu,  trên  đỉnh  Phật  có  vầng  tròn 

sáng,  trên  vầng  tròn  sáng  có  viết  ba  chữ  “ n  –  A  – 

Hồng”,  phần  lớn  là  viết  bằng  chữ  Phạn,  cũng  có  khi 

viết  bằng  Hoa  văn.  Quí  vị  nhìn  thấy  là  biết  đọc.  Ý 

nghĩa  của  ba  chữ  này  chính  là  “Thân  –  Ngữ  –  Ý”,  là 

thập thiện nghiệp đạo viên mãn. “ n” là “thân nghiệp”, 

“A”  là  “khẩu  nghiệp”,  “Hồng”  là  “   nghiệp”.  Ba  chữ 

này  là  biểu  thị  cho  ba  nghiệp  thanh  tịnh.  Trong  thập 

thiện nghiệp đạo nói với chúng ta thân ba, khẩu bốn, 

ba,  bạn  có  làm  được  thật  sự  thanh  tịnh  viên  mãn  hay 

chưa? Chư Phật Bồ Tát tu chính là tu ba chữ này, học 

cũng là học ba sự việc này, viên mãn vẫn là viên mãn 

ba sự việc này. Năm xưa, khi tôi mới bắt đầu tiếp xúc 

Phật pháp, rất may mắn gặp được Đại Sư Chương Gia, 

tôi xin thầy viết tặng cho tôi mấy chữ thư pháp. Thầy 

đã  viết  cho  tôi  ba  chữ  “ n  –  A  –  Hồng”  trên  một  tờ 

giấy  (do  dời  nhà  quá  nhiều  lần  nên  thất  lạc  mất  rồi). 

Thầy  viết  bằng  chữ  Tạng  tặng  cho  tôi.  Thầy  đã  giải 

thích  tường  tận  cho  tôi  hiểu     nghĩa  của  ba  chữ  này. 

Chúng ta phải biết học Phật là học cái gì. Nếu như khởi 

tâm động niệm, lời nói việc làm hoàn toàn trái ngược 

lại với điều này thì chúng ta không phải đang học Phật, 

mà là đang tạo nghiệp. Chúng ta cần phải hiểu rõ, cần 

phải sáng tỏ. 

Tôi thường hay khuyên mọi người, muốn làm người 

tốt,  muốn  học  Phật  cho  giống,  trước  tiên  phải  đem    

nghĩ  tự  tư  tự  lợi  xả  cho  thật  sạch  sẽ,  niệm  niệm  vì 



344 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

chúng sanh, vì Phật pháp trụ lâu ở thế gian thì chúng ta 

công phu sẽ đắc lực. Phật ở trong  inh điển nói rất rõ 

ràng, rất minh bạch, pháp vận của Phật Thích Ca Mâu 

Ni vẫn còn chín ngàn năm nữa. Hiện nay, bên ngoài có 

rất nhiều lời tiên tri nói đã đến ngày tận thế rồi, nhưng 

tôi không tin. Tại sao tôi không tin vậy? Tôi tin lời của 

Phật.  Tai  nạn  chắc  chắn  là  có.  Tại  sao  vậy?  Do  tâm 

người bất thiện, nghiệp chung chiêu cảm, đương nhiên 

là không thể tránh khỏi. Nhưng nếu tâm người có thể 

quay  đầu,  có  thể  hướng  thiện  thì  tai  nạn  này  sẽ  giảm 

nhẹ, thời gian của tai nạn cũng tự nhiên rút ngắn. 

Tôi thấy Trung Quốc là một vùng sáng lạn. Tôi thấy 

từ chỗ nào vậy? Người niệm Phật nhiều. Nghe nói hiện 

nay ở Trung Quốc người niệm “A Di Đà Phật”, người 

học  “ inh  Vô  Lượng  Thọ”  vượt  hơn  một  trăm  triệu 

người. Người niệm Phật nhiều như vậy thì thật hy hữu. 

Trong  mười  người,  nếu  có  một  người  niệm  Phật  thì 

chín  người  kia  sẽ  được  thơm  lây.  Ở  Singapore,  Đông 

Nam Á hiện nay, phong khí niệm Phật rất thịnh. Phàm 

là  nơi  có  chánh  pháp  trụ  thì  chư  Phật  hộ  niệm,  long 

thiên thiện thần phù hộ. Đây là đạo l  nhất định, cái gọi 

là  “người cùng tâm ấy, tâm cùng lý ấy” . Chúng ta có 

thiện  tâm,  tâm  học  Phật  là  tâm  chí  thiện,  nhưng  mà 

phải  học  cho  giống.  Học  không  giống  thì  đó  là  giả, 

không phải thật. Muốn thật sự có thể học giống thì phải 

buông  xả  được.  Tôi  lần  đầu  tiên  gặp  Đại  Sư  Chương 

Gia,  hướng  về  thầy  thỉnh  giáo.  Thầy  dạy  tôi  sáu  chữ: 

 “Nhìn cho thấu, buông cho trót” . Tôi đời này gần 50 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

345  

năm chính là học sáu chữ này, nhưng mới học giống có 

chút xíu. 

Chúng ta thử xem, hành nghi cả đời của những Đại 

đức trước đây như Lão Hòa thượng Hư Vân, Ấn Quang 

Đại  Sư  cũng  chính  là  sáu  chữ  này,  thật  sự  thấy  rõ, 

buông  bỏ.  Cả  đời  của  Ấn  Tổ  và  Lão  Hòa  thượng  Hư 

Vân không có đạo tràng của riêng mình, cũng không có 

đồ chúng. Tín đồ của các Ngài rất nhiều, nhưng chỉ là 

khuyên  mọi  người  niệm  Phật,  tu  hành  mà  thôi,  ngoài 

điều đó ra, ở trong tâm không nhiễm mảy bụi.  hông 

giống hiện nay, có  một số pháp sư lưu lại họ tên, địa 

chỉ, điện thoại của tín đồ, còn muốn thêm vào hình ảnh, 

vì  sợ  quên  mất  tín  đồ.  Bạn  nói  xem,  phiền  phức  biết 

bao! Chúng ta thử xem, những bậc Đại đức trước đây, 

tín đồ không đến tìm họ, họ đã quên rất sạch sẽ, tuyệt 

đối không để ở trong tâm, cho nên tôi nói họ không có 

tín đồ. Tâm địa của họ thật sự thanh tịnh, không nhiễm 

mảy  bụi,  họ  không  có  phiền  não,  không  có  lo  lắng, 

không có tưởng nhớ, trong tâm tràn đầy trí tuệ, từ bi. 

Đây  là  điều  chúng  ta  cần  nên  học,  đây  là  chân  học 

Phật.  Có  nhiều  người  chân  chánh  học  Phật  thì  người 

thế gian này sẽ có phước, Phật pháp mới có thể trụ lâu 

ở thế gian. Các đồng tu nhất định phải phát tâm. 

Bất  kể  là  tại  gia  hay  xuất  gia,  bạn  nhất  định  phải 

nhớ k , người xuất gia thì làm nên tấm gương tốt cho 

người xuất gia (tấm gương tốt nhất của người xuất gia 

là  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni);  tại  gia  thì  phải  làm  tấm 



346 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

gương tốt cho người tại gia (tấm gương tốt của người 

tại gia là cư sĩ Duy Ma), vậy mới gọi là học Phật chân 

chánh.  Nếu  chúng  ta  nói  Thế  Tôn  và  trưởng  giả  Duy 

Ma cách chúng ta quá xa, vậy thì chúng ta tìm đời gần 

đây.  Đời  gần  đây  qu   vị  cũng  có  thể  tìm  thấy,  người 

xuất  gia  nên  học  Pháp  sư  Ấn  Quang,  học  Lão  Hòa 

thượng  Hư  Vân  thì  chắc  chắn  không  sai,  các  Ngài  là 

hình ảnh của Phật xuất gia. Lão cư sĩ Giang Vị Nông là 

tấm gương tốt cho người tại gia học Phật. Lão cư sĩ L  

Bỉnh Nam ở Đài Trung cũng là tấm gương tốt, thật sự 

học rất giống cư sĩ Duy Ma, niệm niệm vì Phật pháp, 

niệm niệm vì chúng sanh, không vì bản thân. 

Chúng ta học Phật, Phật dạy cho chúng ta rất nhiều 

phương pháp, không những chúng ta có căn cứ l  luận 

ở  trên   inh  điển,  mà  chúng  ta  còn  phải  tìm  một  tấm 

gương  tốt,  tìm  một  khuôn  mẫu,  dựa  vào  khuôn  mẫu 

này  để  trau  dồi  bản  thân  thì  đời  này  chúng  ta  mới 

không  đến  nỗi  luống  qua,  mới  thật  sự  học  đạt  được 

thành  tích,  chắc  chắn  vãng  sanh  bất  thoái  thành  Phật. 

Thế  gian  này,  không  những  là  thế  pháp,  mà  ngay  cả 

Phật pháp cũng phải buông xả cho thật sạch sẽ, không 

nhiễm mảy bụi thì chúng ta mới có thành tựu. Nếu còn 

một  mảy  may  dính  nhiễm  thì  đó  là  chướng  ngại  lớn 

nhất  của  chúng  ta,  không  những  Phật  pháp  không  thể 

thành tựu, mà trong thế pháp cũng tạo vô lượng vô biên 

tội  nghiệp.  Ở  trong  đây,  nhân  quả  trùng  trùng,  “Cảm 

Ứng  Thiên”  nói  quá  nhiều,  quá  nhiều  rồi,  chúng  ta 

không thể không biết, không thể không lưu  . 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

347  

Về phần hiếu hạnh, tiểu tiết quá nhiều, nói mãi không 

hết. Thế nhưng chúng ta cũng cần nêu ra một cương lĩnh. 

Chúng ta phụng sự cha mẹ như thế nào, đối xử anh em ra 

sao, làm  sao để hòa  mục tôn giáo, hòa  mục chủng tộc, 

làm sao có thể mang lại ổn định hòa bình cho xã hội, cho 

chúng sanh? Những việc này đều không thể rời khỏi chữ 

“hiếu”, đều là thuộc về hiếu hạnh. 

Phần trước chúng ta đem “thể của hiếu” giới thiệu 

qua rồi.  “Thể của hiếu”  chính là một niệm tự tánh viên 

mãn.  “Tướng của hiếu”  chính là thế xuất thế gian đại 

Thánh đại Hiền. Phạm vi của chữ “hiếu” là hư không 

pháp  giới,  tất  cả  đều  chứa  ở  trong  đó.  “Hạnh  của 

 hiếu” ,  nhà  Nho  gọi  là  “chỉ  ư  chí  thiện”,  trong  Phật 

pháp  chính  là  Phật  hạnh,  Bồ  Tát  hạnh,  làm  sao  thực 

tiễn vào trong đời sống chúng ta? Chúng ta học tập như 

thế nào? Hôm qua tôi cũng đã đưa ra một chút cương 

lĩnh. Phật dạy chúng ta thực tiễn từ “hiếu thân, tôn sư”. 

 “Dư ng thân của cha mẹ” . 

Biết hiếu dưỡng cha mẹ là phải chăm sóc cha mẹ tỉ 

mỉ. Cha mẹ tuổi tác cao rồi, chăm sóc cha mẹ là giống 

như chăm sóc con thơ vậy, phải cẩn thận, phải tỉ mỉ, ăn 

uống sinh hoạt đều phải lưu  . Trong “Lễ   ”, chúng ta 

đọc  thấy  những  lời  giáo  huấn  về  dưỡng  lão  rất  nhiều, 

nhất là phương diện ăn uống, phải lựa chọn thực phẩm 

mà  sinh  l   họ  cần.  Điều  này  nhất  định  phải  biết.  Mỗi 

người tình trạng sức khỏe cơ thể không giống nhau, nên 

chất  dinh  dưỡng  cần  thiết  cũng  hoàn  toàn  khác  nhau, 



348 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nhưng có một nguyên tắc chung là phải dễ tiêu hóa, dễ 

hấp thu.  Hiện nay  tiến bộ hơn nhiều  so với trước đây, 

cho  nên  việc  kiểm  tra  sức  khỏe  tương  đối  thuận  tiện. 

Sau khi kiểm tra xong thì sẽ biết họ thiếu những chất gì, 

cần  những  chất  dinh  dưỡng  nào,  ăn  uống  phối  hợp  ra 

làm sao. Đây là dưỡng thân của cha mẹ. 

 “Dư ng tâm của cha mẹ” . 

Cha mẹ đối với con cháu, đối với bạn bè thân thích 

không có chuyện không yêu thương, không có chuyện 

không  quan  tâm,  luôn  luôn  hy  vọng  con  cái,  hy  vọng 

bạn bè thân thích đều có thể sống đời sống thật tốt, sự 

nghiệp  đều  hơn  người  bình  thường.  Người  tuổi  càng 

cao thì càng từ bi, bởi vì bản thân họ hiểu rõ tương lai 

không còn nhiều nữa, mình đời này đã trải qua rồi, cho 

nên  sự  k   vọng  của  họ  đều  gởi  gắm  vào  thế  hệ  con 

cháu  tuổi  trẻ,  tâm  địa  chân  thành  từ  bi.  Chúng  ta 

thường nói “lão bà tâm thiết”, lão bà là bà cụ già, tâm 

của họ thật sự lương thiện. Dù cho đời sống trước đây 

làm việc sai trái, vào lúc này đều biết sám hối rồi, cũng 

đều  biết  quay  đầu.  Tuổi  trẻ  rất  khó,  đến  lúc  tuổi  về 

chiều  dễ  quay  đầu.  Người  tuổi  về  chiều  nghe  pháp  tu 

hành thành tựu, chúng ta nhìn thấy không ít. Thời gian 

tiếp  xúc  Phật  pháp  của  họ  không  dài,  niệm  Phật  thời 

gian  rất  ngắn,  nhưng  vãng  sanh  tướng  lành  hy  hữu. 

Những đạo l  này chúng ta hiểu rõ. 

Từ xưa đến nay, chúng ta nhìn thấy  người trên 60 

tuổi  tu  hành  thành  tựu  rất  nhiều.  Tu  hành  thật  sự  có 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

349  

thành  tựu,  đây  là  đại  hiếu.  Chúng  ta  biết  được  đạo  l  

này rồi, làm thế nào giúp những người tu hành này, 

nghĩa này đã khác rồi. Cho nên phải biết tâm của cha 

mẹ, biết được sự hy vọng của cha mẹ, không nên phụ 

lòng cha mẹ, không nên phụ lòng thầy cô. Sự k  vọng 

của thầy cô đối với học sinh không khác gì với sự k  

vọng của cha mẹ đối với con cái. Cho nên lễ xưa Trung 

Quốc,  lòng  biết  ơn  của  học  trò  đối  với  thầy  cô  và  đối 

với  cha  mẹ  không  có  khác  biệt,  chỉ  khác  là  trong  lễ 

tang  đối  với  cha  mẹ  có  trang  phục  hiếu,  đối  với  thầy 

không  có  trang  phục  hiếu.  Ngoài  điểm  này  ra,  không 

tìm thấy điểm nào khác nữa. Người cả đời có thể sống 

trong thế giới biết ơn, đây là đích thực có giá trị, có   

nghĩa, thật sự hiểu rõ đạo l  này. 

Thời đại thiếu niên đi học trong nhà trường, cha mẹ, 

thầy  cô  đều  hy  vọng  bạn  có  biểu  hiện  thành  tích  thật 

tốt.  Bạn  học  không  được  tốt  thì  cha  mẹ  lo  lắng,  đó 

chính là bất hiếu; phẩm hạnh không tốt, cha mẹ cũng lo 

lắng. Người con hiếu là từng giây, từng phút phải khiến 

tâm trạng của cha mẹ vui vẻ, hay nói cách khác, phải 

làm mọi thứ để khiến cho cha mẹ vui. Giữa bạn học với 

nhau không thể chung sống hòa mục là bất hiếu; không 

nghe lời thầy cô chỉ dạy là bất hiếu. Chúng ta có làm 

được hay không? Tuổi thơ của chúng ta đã qua rồi, thử 

nghĩ xem mấy người làm được? Bạn không làm được, 

không thể trách bạn. Tại sao vậy? Phật pháp là nói l , 

hợp tình, hợp l , hợp pháp.  hi bạn còn nhỏ không có 

người dạy, bạn làm sao biết được?  hông có người dạy 



350 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

mà biết thì bạn là Phật Bồ Tát tái lai, bạn không phải 

người  phàm.   hông  có  người  chỉ  dạy  bạn,  sau  khi 

trưởng  thành,  bạn  đã  thành  gia  thất  thì  gia  đình  phải 

hòa mục. Gia đình bất hòa thì tâm của cha mẹ lo. Anh 

em bất hòa, chị em dâu bất hòa, có cái nào không khiến 

cha mẹ lo lắng đâu? Cha mẹ đối với con cháu, những 

sự lo lắng đó, lo suốt đời, lâm chung còn vướng ở trong 

tâm, ai có thể hiểu được? Đến khi bản thân bạn về già, 

có lẽ bạn sẽ cảm ngộ được. 

Bước vào xã hội, con người ở thế gian nhất định có 

đủ  thứ  việc,  chúng  ta  phải  có  một  ngành  nghề  chính 

đáng,  công  việc  chính  đáng,  vì  xã  hội  phục  vụ,  vì 

chúng sanh phục vụ. Đối với công việc của bạn, ngành 

nghề  mà  bạn  làm,  có  thật  sự  tận  tâm  tận  lực  làm  hay 

chưa? Chưa có tận tâm tận lực là bất hiếu, là có lỗi với 

cha mẹ, có lỗi với thầy cô. Từ đó cho thấy, hiếu hạnh 

cũng  là  tràn  đầy  vũ  trụ,  cũng  là  khắp  hư  không  pháp 

giới.  hông những tâm hiếu là viên mãn, mà hiếu hạnh 

cũng là viên mãn. 

Chúng ta xem thấy ở trong  inh Phật, chư Phật Bồ 

Tát đối với hư không pháp giới tất cả chúng sanh cảm 

ứng đạo giao. Chúng ta đọc qua Bồ Tát Quan Thế Âm, 

cái gọi là  “ngàn nơi cầu nguyện, ngàn nơi ứng” . Đó là 

gì  vậy?  Hiếu  hạnh,  tận  hiếu  mà  thôi.  Chúng  ta  học 

Phật,  nếu  như  ngay  cả  những  đạo  l   cơ  bản  này  đều 

không hiểu thì  inh Phật là đọc suông rồi. Làm học trò 

của Phật, không có gì khác, Phật dạy cho chúng ta đạo 

hiếu, dạy cho chúng ta tận hiếu mà thôi. Những gì mà 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

351  

chư  Phật  Bồ  Tát  thị  hiện  cũng  chính  là  mỗi  một  việc 

như  vậy.  Người  biết  được  đạo  hiếu,  người  hành  hiếu, 

tận  hiếu  thì  niệm  niệm  phổ  độ  chúng  sanh,  mỗi  hạnh 

đều  làm  nên  tấm  gương  tốt  cho  người  thế  gian.  Cho 

nên đối với chư Phật Bồ Tát, Tổ sư nhiều đời, chúng ta 

phải thể hội thật k  hành nghi trụ thế của các Ngài, học 

tập theo các Ngài. 

hi Viện trưởng Hàn vãng sanh, tôi đã nói chuyện 

với bà hơn hai giờ cuối cùng. Bà hy vọng người xuất 

gia  có  thể  làm  nên  tấm  gương  tốt  của  người  xuất  gia, 

người tại gia có thể làm nên tấm gương tốt của người 

tại gia, đạo tràng có thể làm nên tấm gương tốt trong tất 

cả đạo tràng. Đây là tận hiếu, đây là hành hiếu, đây là 

tâm Phật, là hạnh Bồ Tát. 

Hiện  nay  đồng  tu  ở  rất  nhiều  nơi  thường  hay  viết 

thư cho tôi, điện thoại, gởi thư điện tử cho tôi, những 

văn kiện thư tín này phần lớn tôi đều không xem được. 

Tôi biết tất cả đều hướng về đạo tràng ở Singapore này, 

đều  hy  vọng  đến  nơi  đây  để  tham  học,  nhất  là  nghe 

thấy  Singapore  tích  cực  chuẩn  bị  xây  dựng  Thôn  Di 

Đà. Mọi người đều biết, Singapore diện tích quá nhỏ, 

dân  số  đông  đúc.  Hiện  nay  di  dân  đến  Singapore  khó 

khăn  hơn  nhiều  so  với  trước  đây.  Đến  Singapore  để 

tham học thì được, đến Singapore để ở lâu thì không dễ 

dàng.  Chúng  tôi  hoan  nghênh,  Cư  Sĩ  Lâm  hoan 

nghênh,  cư  sĩ  L   Mộc  Nguyên  cũng  hoan  nghênh, 

nhưng  mà  chính  phủ,  pháp  luật  của  Singapore  không 

cho phép. Vì thế, người thật sự phát tâm Bồ Đề, người 



352 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

hành  hiếu,  tận  hiếu  nên  đem  mô  hình  này  của 

Singapore mang về nước. Các bạn xây đạo tràng nhất 

định  là  hơn  hẳn  Singapore.  Tại  sao  vậy?  Người  xưa 

thường nói:  “Đến sau nhưng về trước” . Đây là đạo l  

nhất  định.  Tôi  dựa  theo  mô  hình  này  của  bạn  để  xây 

dựng đạo tràng mới. Sở trường của bạn, chúng tôi thảy 

đều học hết; khuyết điểm của bạn, chúng tôi thảy đều 

cải tiến. Cho nên, đạo tràng xây sau thì nhất định hơn 

đạo  tràng  cũ  trước  đây.  Đây  là  đạo  l   nhất  định.  Cho 

nên, chúng ta phải tìm những người con hiếu. Cổ nhân 

thường nói:  “Cầu trung thần ở cửa con hiếu” . Các bạn 

biết,  hai  chữ  “trung  thần”  là  nghĩa  gì  vậy?  “Thần”  là 

nhân viên làm việc. “Trung”, phần trước đã giảng qua 

với quí vị rồi, đem chữ “hiếu” này thực hiện trong đời 

sống,  thực  hiện  trong  công  việc,  thực  hiện  vào  trong 

đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật  gọi  là  “trung”.  Có  thể  hành 

trung đạo, có thể hành trung dung, loại người này làm 

việc  đáng  tin  cậy  nhất.  Họ  có  thể  tận  tâm  tận  lực, 

không  có  lệch  tâm,  không  có  tư  tâm,  ở  trong  tâm  chí 

công vô tư, đó gọi là trung. Cho nên, hai chữ “trung - 

hiếu”  làm  được  rồi  thì  chính  là  Phật  đạo  viên  mãn, 

người này chính là Bồ Tát, chính là Phật Đà. 

Ngày  nay  ở  Singapore,  cư  sĩ  L   Mộc  Nguyên  là 

một tấm gương tốt. Ông là một người rất bình thường, 

không có quá trình học tập gì cao, cũng không có kinh 

nghiệm  gì  hay.  Thời  gian  tôi  với  ông  gặp  nhau,  cả 

người ông bệnh tật, ung thư nghiêm trọng. Thầy thuốc 

tuyên bố mạng sống của ông nhiều nhất chỉ còn ba đến 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

353  

sáu  tháng.  Ông  học  Phật,  là  Phật  giáo  đồ,  thầy  thuốc 

nói với ông như vậy, ông tin. Ông buông xả vạn duyên, 

toàn tâm toàn lực hiến dâng cho Phật giáo, vì Phật giáo 

làm công quả, tận tâm tận lực, một xu cũng không lấy, 

vậy  là  cảm  ứng  đạo  giao,  bệnh  của  ông  đã  khỏi  rồi. 

Thầy  thuốc  gọi  đây  là  k   tích.  Điều  này  chúng  tôi  ở 

phần  trước  đã  nói  với  quí  vị  là  “thừa  nguyện  tái  lai”. 

Quá khứ, đem cái thân mà nghiệp lực cảm thọ này, ông 

có thể phát đại nguyện  “vì Phật pháp, vì chúng sanh, 

 tận  tâm  tận  lực  phục  vụ” .  Nghiệp  chướng  tiêu  rồi, 

nguyện lực thành tựu. Đây chính là thừa nguyện tái lai, 

chắc chắn vãng sanh Tịnh Độ, một mảy may nghi hoặc 

cũng không có. Ông có thể làm được, tại sao chúng ta 

không thể làm được? 

Phàm phu thành Phật chỉ trong khoảng một niệm, 

nghĩ bạn chuyển qua được chính là Phật Bồ Tát. Thân 

tâm  thế  giới  tất  cả  buông  xả. Buông xả  cái  gì?  Buông 

xả  tham  sân  si,  buông  xả  thị  phi  nhân  ngã,  buông  xả 

thành  bại,  buông  xả  phan  duyên,  buông  xả  đố  kỵ, 

buông  xả  ta  -  người.  Tôi  thường  hay  nói  với  các  vị, 

buông xả thị dục (thị hiếu của bạn, dục vọng của bạn), 

buông xả tham ái, buông xả ngang ngược, buông xả ân 

oán,  tất  cả  đều  buông  xả;  dùng  tâm  thanh  tịnh,  tâm 

chân thành, tâm đại từ bi vì Phật pháp, vì xã hội, vì tất 

cả  chúng  sanh  phục  vụ.  Sự  chuyển  biến  này  là  siêu 

phàm nhập Thánh. 

Bất kể bạn là thân phận gì, bạn làm  ở ngành nghề 

nào,  bạn  ở  trong  một  loại  cương  vị  công  tác  nào,  đó 



354 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

cũng  đều  vì  chúng  sanh  phục  vụ,  vì  xã  hội  phục  vụ. 

Chúng tôi xuất gia, đây cũng là một ngành nghề. Trong 

xã hội, chúng  tôi  cùng gánh vác  một  chức trách, chức 

trách này chúng ta phải nhận thức rõ ràng, đó là giáo 

dục xã hội đa nguyên văn hóa. Cho nên chúng tôi nhận 

thức  rằng,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  thầy  dẫn  đường 

giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa, hòa hợp tôn giáo, 

đoàn kết chủng tộc khác nhau, văn hóa khác nhau. Tối 

hôm qua, chúng tôi tham quan Ba-cáp-y giáo, họ cũng 

cùng l  tưởng này, nhưng mà Phật pháp ở trên l  luận, 

ở  trên  sự  hành  trì,  ở  trên  sự  giảng  dạy  thì  thiết  thực 

hơn, xuất sắc hơn so với họ. 

Trước  đây,  tiên  sinh  Phương  Đông  M   từng  nói, 

trong  “ inh  Hoa  Nghiêm”  có  triết  l   cứu  cánh  viên 

mãn  chân  thật.  Triết  học  thế  xuất  thế  gian  mà  ông  cả 

đời  đã  đọc,  đã  học,  không  có  cái  gì  có  thể  sánh  bằng 

“Triết học Hoa Nghiêm”, vì l  luận viên mãn, phương 

pháp  chu  đáo  tường  tận,  phía  sau  còn  kèm  thêm  biểu 

diễn. Thiện Tài Đồng Tử 53 tham là biểu diễn, làm ra 

cho  chúng  ta  thấy,  để  chúng  ta  học  tập.  Ông  thường 

nói:  “Kinh Hoa Nghiêm là khái luận triết học hay nhất 

 của thế gian” . Có thể nói, cuối đời ông hoàn toàn học 

tập “Hoa Nghiêm”; ở trong nhà trường mở “Triết học 

Hoa Nghiêm”, giới thiệu “Hoa Nghiêm”. 

Thân phận của chúng tôi hiện nay thị hiện là đệ tử 

Phật xuất gia. Nếu như ngay cả những đạo l  này còn 

không  biết,  không  nhớ  k   lời  giáo  huấn  của  Phật, 

không thể cố gắng nỗ lực phụng hành thì đây là đại bất 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

355  

trung bất hiếu, vậy còn có thành tựu gì? Bất trung bất 

hiếu, quí vị phải nhớ k , lời tôi nói hơi khó nghe, cũng 

không khách sáo, tiền đồ của người bất trung bất hiếu 

là ba đường ác, không có phần ở ba đường thiện. Bạn 

đừng  cho  rằng  niệm  mấy  câu  Phật  hiệu  này  là  có  thể 

vãng  sanh,  đâu  có  dễ  dàng  như  vậy!  Người  tận  trung 

tận hiếu niệm Phật chắc chắn được vãng sanh, mới có 

thể được chư Phật hộ niệm, long thiên ủng hộ. Hy vọng 

chúng ta cùng nhau khích lệ, cố gắng nỗ lực mà tu học.  

22Mấy ngày nay, chúng ta nói về hai chữ “Trung  - 

Hiếu”. Nói thật ra, người nhận thức được hai chữ này 

thì  không  nhiều,  người  có  thể  thật  sự  thể  hội  được 

nghĩa thú mà hai chữ này biểu thị thì ngày càng ít đi. 

Do hạn chế thời gian, cho nên chúng ta chỉ có thể làm 

một cuộc giới thiệu, gợi   đơn giản, vắn tắt. Nếu  như 

quí vị có thể thể hội thật k  thì hai chữ này đã bao gồm 

tất  cả  Phật  pháp.   hông  những  tất  cả  pháp  mà  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  đã  nói  trong  49  năm,  thậm  chí  là 

pháp mà mười phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai 

nói, đều không thể vượt qua hai chữ này. 

“Hiếu” là nói thể tướng của tất cả chúng sanh trong 

hư  không  pháp  giới,  còn  “trung”  là  nói  đại  dụng  của 

nó. Nếu dùng đề  inh của “ inh Hoa Nghiêm” để nói, 

thì  hai  chữ  “trung  hiếu”  này  chính  là  “Đại  Phương 

Quảng”  ở  trên  đề   inh.  “Trung”  là  “Phật  Hoa 

Nghiêm”,  “hiếu” là  “Đại Phương Quảng”. Hàm nghĩa 



22 Bắt đầu đĩa 22 



356 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

của hai chữ  này sâu  rộng vô tận,  chúng ta cần  thể hội 

thật  k .   inh  điển  gồm  một  tạng  giáo  lớn  mà  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  đã  nói  trong  49  năm  chính  là  phát 

huy  tường  tận  hai  chữ  này.  Hai  chữ  “trung  hiếu”  này 

làm được viên mãn rồi thì chính là vô thượng Bồ Đề, 

chính  là  quả  địa  Như  Lai  cứu  cánh;  mỗi  người  thành 

Thánh thành Hiền, gia đình hòa hợp, xã hội bình yên, 

tất cả chúng sanh đều có thể chung sống hòa mục.  a 

rời hai chữ này thì tất cả đều không thể làm được. Cho 

nên, hai chữ này chúng ta nhất định không được lơ là. 

Cổ  nhân  nói:   “Nhất  gia  nhân,  nhất  quốc  nhân” . 

“Nhân” là chữ  “nhân” trong nhân ái. Chữ “nhân” này 

cũng  là  chữ  hội   ,  đó  là     gì  vậy?  Nhân  ái  chính  là 

chúng sanh. Biểu thị của chữ này là hai người, không 

phải một người; có ta còn có người khác. Ta và người 

là  một  thể,  ta  và  người  không  hai.  Đây  là     của  chữ 

nhân biểu thị. 

Tông  môn  có  một  câu  nói:   “Biết  được  một,  xong 

 mọi  việc” .  Phật  pháp  thường  nói:   “Vào  pháp  môn 

 không hai” . Thật sự “biết được một”, “vào pháp môn 

không hai” thì người này mới là nhân giả. Nhà Phật gọi 

người thì gọi là nhân giả, cách xưng hô này là vô cùng 

tôn  trọng.  Phật  ở  trong   inh  điển  gọi  Bồ  Tát  là  nhân 


giả. Chúng ta hãy xem từ trên mặt chữ, người nhân từ 

chỉ có Bồ Tát mới là  “từ bi làm gốc, phương tiện làm 

 cửa” . Chúng ta muốn một nhà đều làm được nhân ái, 

các vị nên biết,   nghĩa của “nhân ái” so với “thân ái” 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

357  

không giống nhau. “Thân ái” là xây dựng từ trên tình 

cảm sâu dày, còn “nhân ái” là xây dựng từ trên l . Biết 

là ta - người không hai, vạn pháp nhất thể, tâm thương 

yêu đó là từ trên l , từ trong tâm tánh lưu xuất ra, đó là 

yêu thương chân thật, vĩnh hằng, bất biến. Người khác 

yêu  thương  ta,  ta  cũng  yêu  thương  họ;  người  khác 

không yêu thương ta, ta vẫn yêu thương họ; người khác 

dùng thiện tâm đối với ta, ta cũng dùng thiện tâm đối 

với họ; người khác dùng tâm bất thiện đối với ta, ta vẫn 

dùng thiện tâm đối với họ. Đó là Bồ Tát, đó là nhân ái, 

không  phải  thân  ái  mà  thông  thường  nói  có  thể  sánh 

bằng. Tình là nhiều biến đổi, cho nên tâm thương yêu 

sanh ra từ tình là vô thường, yêu thương sẽ biến thành 

ghét,  sẽ  biến  thành  hận.  Những  sự  việc  này,  tôi  nghĩ 

quí vị đồng tu đều rất dễ dàng hiểu. 

Trong  xã  hội  hiện  nay,  mọi  người  thử  xem  sẽ  biết 

ngay, có bao nhiêu người lúc  mới kết hợp là bạn tốt? 

hi nam nữ kết hợp, ân ái biến thành vợ chồng, nhưng 

chẳng bao lâu đã ly hôn, biến thành oan gia, biến thành 

đối  đầu,  bạn  bè  biến  thành  thù  địch,  quá  nhiều,  quá 

nhiều rồi. Nguyên nhân gì vậy? Sự kết hợp của ân ái là 

tình cảm, cho nên bên ngoài nhìn thấy rất đẹp, nhưng 

bên trong vấn đề phức tạp rồi, nó không phải vĩnh cửu. 

Tâm  thương  yêu  của  Phật  Bồ  Tát  là  vĩnh  hằng,  bất 

biến. Tại sao vậy? Vì trong ngoài nhất như; bên ngoài 

là bình đẳng, bên trong là thanh tịnh, không có vấn đề. 

Đây là tự tánh của chúng ta, đây  mới là  mặt  mũi xưa 



358 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nay của chúng ta. Học Phật chẳng qua là khôi phục tự 

tánh, khôi phục lại mặt mũi xưa nay mà thôi. 

Ngày nay thế giới bất bình, nhân tâm bất bình. Tâm 

của ta bình thì thế giới của ta bình. Dùng tâm bình đẳng, 

cái nhìn bình đẳng của ta để thanh tịnh pháp giới, nhập 

pháp  giới  chúng  sanh  được  đại  tự  tại.  Trong  “Hoa 

Nghiêm”  nói:   “Pháp  giới  vô  chướng  ngại” ,  đây  hoàn 

toàn là ở sự tu dưỡng của cá nhân, trọn đời tràn đầy trí 

tuệ,  tràn  đầy  nhân  từ,  vậy  là  hạnh  phúc  biết  bao,  viên 

mãn biết bao. Giá trị   nghĩa của đời người là ở chỗ này. 

Tôi nói “trọn đời” là nói theo thế tục, nếu như nói chân 

thật thì đó là vĩnh hằng. Mạng sống là vĩnh hằng, nhưng 

người  thế  gian  mê  hoặc,  cho  rằng  có  sinh  tử.  Người 

sáng suốt thì biết không có sinh tử. Sinh tử là sự việc gì 

vậy? Sinh tử là sự chuyển biến của nhân và quả. Chuyển 

biến là tất nhiên, là chắc chắn. Tất cả vạn vật đều đang 

biến đổi, có pháp nào bất biến đâu? Ngoài chân tánh ra, 

tất  cả  đều  đang  biến  đổi,  hơn  nữa  đang  biến  đổi  từng 

sát-na, không dừng. Nhân biến thành  quả, quả lại biến 

thành nhân, vĩnh viễn đang tuần hoàn không dừng. Bạn 

có thể nhận ra được chân tướng này thì sinh tử liền liễu 

rồi. Nhà Phật thường nói  “liễu sinh tử” (liễu là biết rõ), 

đối với chân tướng sự thật của sinh tử, bạn triệt để biết 

rõ. Người biết rõ thì chuyển biến tự tại, trong Phật pháp 

nói là “thừa nguyện tái lai”, “nguyện lực thọ thân”, “chư 

Phật Bồ Tát ứng hóa thế gian”, chuyển biến đó là tự tại. 

Phàm phu không hiểu rõ chân tướng sự thật, không biết 

sự thật  của  chuyển biến này, nên trong tâm khởi vọng 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

359  

tưởng, khởi phân biệt, khởi chấp trước. Phân biệt, chấp 

trước đều là hư vọng, đều không phải chân thật, cho nên 

càng  chuyển  càng  bất  thiện,  càng  chuyển  càng  không 

tốt. Phàm phu không biết chuyển! Đây là nói sự tướng 

của sinh tử lưu chuyển. 

Mấy hôm nay, có lẽ quí vị đồng tu nhìn thấy từ trên 

internet, người nước ngoài nói về tin tức tai nạn của thế 

giới  này.  Có  rất  nhiều  đồng  tu  sau  khi  xem  xong  thì 

trong lòng lo lắng, không biết phải làm sao, đến hỏi tôi. 

Tôi nói với họ, nếu như thế gian thật sự có tai nạn lớn 

như  vậy,  dù  bạn  tin  hay  không  tin,  vẫn  có  rất  nhiều 

Phật  Bồ  Tát  ứng  hóa  ở  Trung  Quốc,  ở  thế  giới  cũng 

vậy.  Ví  dụ  như  gần  đây,  chúng  ta  biết  Ấn  Quang  Đại 

Sư là Bồ Tát Đại Thế Chí ở Thế giới Tây Phương tái 

lai,  Ngài  đã  tiết  lộ  tin  tức  này  cho  chúng  ta.  Ở  trong 

“Văn  Sao”  nói  quá  nhiều  rồi,  nói  rằng  có  tai  nạn  rất 

lớn,  rất  nghiêm  trọng.  Tai  nạn  này  có  cứu  được  hay 

không? Cứu được. Chính bản thân Ngài dạy cho chúng 

ta  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”,  “Cảm  Ứng  Thiên”,  “An  Sĩ 

Toàn Thư”, chúng ta có thể dựa theo ba quyển sách này 

mà tu hành, đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện; từ trên căn 

bản này mà thật thà niệm Phật thì tai nạn này liền hóa 

giải ngay. Tại sao  có thể hóa giải được? Phật ở trong 

Kinh  nói:   “Y  báo  chuyển theo  chánh báo” . Chúng ta 

đã từng đọc qua câu  “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh” , 

tâm  người  hằng  ngày  nghĩ  việc  ác,  hằng  ngày  tạo  ác 

hạnh thì sẽ chiêu cảm đến tai nạn. Nếu như đem tất cả 

ác  ở  trong  tâm  địa  của  chúng  ta  đoạn  sạch,  chỉ  nghĩ 



360 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

thiện,  nghĩ  tốt  như  chúng  ta  mấy  năm  gần  đây  đề 

xướng “bốn tốt” là giữ tâm tốt, làm việc tốt, nói lời tốt, 

làm  người  tốt,  thì  kiếp  nạn  sẽ  chuyển  được  ngay.  Tại 

sao chúng ta không chịu học tốt? Muốn học tốt thì phải 

bắt đầu từ không lừa mình, không dối người. Nếu như 

vẫn cứ lừa mình dối người thì những việc mà bạn làm 

đều là giả, kiếp nạn này không thể chuyển được. 

Tôi  thường  khuyên  người,  Phật  dạy  chúng  ta  phải 

phá  bốn  tướng.  Phá  bốn  tướng  hoàn  toàn  không  phải 

nói đối với người tu hành cao cấp. Quí vị hãy xem thật 

k  trong “ inh  im Cang”, Tu Đà Hoàn Tiểu thừa đã 

lìa  bốn  tướng,  “không  tướng  ngã,  không  tướng  nhân, 

không tướng chúng sanh, không tướng thọ giả”, Tu Đà 

Hoàn đã bắt đầu rồi. Bản thân người chứng quả Tu Đà 

Hoàn  không  tự  cho  rằng  họ  đã  chứng  được  Tu  Đà 

Hoàn,  đây  chính  là  lìa  bốn  tướng.  Chúng  ta  đối  với 

“ngã,  nhân,  chúng  sanh,  thọ  giả”  có  phân  biệt,  chấp 

trước kiên cố như vậy, nên không thể vào được cửa của 

Phật pháp. Sơ quả là mới vào cửa, giống như đi học ở 

trường vậy, là lớp  một tiểu học, trong pháp Đại Thừa 

51 cấp bậc Bồ Tát thì đây là Bồ Tát quả vị Sơ Tín. Nếu 

không xả ly bốn tướng thì bạn không có đủ tư cách là 

Bồ Tát quả vị Sơ Tín. Bạn học Phật có tốt đi nữa, cũng 

chẳng  qua  là  trong  “quả  vị  danh  nghĩa”  hữu  danh  vô 

thực  mà  thôi,  như  trước  đây  thầy  L   thường  nói  là 

 “phải sinh tử như thế nào thì vẫn phải sinh tử như thế 

 ấy, phải luân hồi như thế nào thì vẫn phải luân hồi như 

 thế ấy” . Tại sao vậy?  hởi tâm động niệm, mọi thứ tạo 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

361  

tác đều là nghiệp luân hồi. Học là học Phật pháp, nói là 

nói Phật pháp mà tạo là tạo nghiệp luân hồi thì có lợi 

ích  gì.  Tại  sao  chúng  ta  không  thể  chuyển  được  vậy? 

Tội nghiệp của bản thân chúng ta quá nặng, vô lượng 

kiếp đến nay tập khí phiền não đoạn không hết; vẻ bề 

ngoài  làm  giống  như  là  bố  thí,  trì  giới,  nhẫn  nhục, 

nhưng ở trong tâm thì giống như đống lửa lớn vậy, lửa 

mạnh  dữ  dội.  Phải  định  tĩnh!  Sự  thù  thắng  của  Phật 

pháp là bắt đầu làm từ ở công phu bên trong. Đó gọi là 

nội học. Lửa phiền não làm thế nào  có thể dập tắt, để 

nó hóa thành trong lành, trí tuệ? Cho nên, trong 49 năm 

giảng   inh  thuyết  pháp,  Thế  Tôn đã  dùng  22  năm  để 

giảng  “Bát  Nhã”.  Chỉ  có  trí  tuệ  chân  thật  mới  có  thể 

làm  được   Chân  Thành,  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng, 

 Giác Ngộ, Từ Bi.  hông có trí tuệ chân thật thì cho dù 

bạn  làm  được  rồi,  nhưng  đó  chỉ  là  bên  ngoài,  là  giả 

tướng, không phải chân thật. Giả tướng tuy cũng đáng 

yêu, nhưng sớm muộn cũng bị người ta vạch trần. Bản 

thân  bạn  không  thể  tu  hành  chứng  quả,  đó  là  ngụy 

trang, là giả mạo, không phải chân thật. Bạn phải biết, 

người chân thật tu hành thì nhất định không thể xa rời 

“giới - định - tuệ”. 

Nói  về  “giới”  thì  Ấn  Quang  Đại  Sư  đã  gợi     cho 

chúng ta, điều dễ hiểu nhất, cơ bản nhất là  “ngũ giới, 

 thập thiện” , chúng ta không thể không làm. Ngũ giới 

thập thiện có thể cải tạo vận mệnh, có thể tiêu trừ kiếp 

nạn.  Nếu  như  chúng  ta  muốn  thoát  khỏi  lục  đạo  luân 

hồi, muốn chứng thành Phật quả thì nền tảng đó chính 



362 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

là   “tịnh  nghiệp  tam  phước” .  Cho  nên,  tuy  trước  mắt 

có rất nhiều tai nạn, nhưng chỉ cần chúng ta thật sự nỗ 

lực học ngũ giới thập thiện thì tai nạn này liền có thể 

tránh  khỏi.  Vì  vậy  Ấn  Quang  Đại  Sư  cả  đời  chỉ  đề 

xướng mỗi sự việc là hành  “ngũ giới thập thiện, thật 

 thà niệm Phật” . Các bạn nghĩ xem, việc mà bản thân 

Ấn  Quang  Đại  Sư  suốt  đời  làm  là  gì?   hẩu  hiệu  của 

Ngài là mười sáu chữ: “Đốn luân tận phận, nhàn tà 

t n  thành,  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tịnh 

Độ” .  Cả  đời  Ngài  thật  sự  đã  làm  được  mười  sáu  chữ 

này và làm rất viên mãn. 

“Đốn luân tận phận”  chính là hai chữ “trung hiếu”. 

 “Luân”   là  luân  thường,  “đốn”   là  hòa  mục;  một  nhà 

hòa,  một  nước  hòa,  một  thế  giới  hòa  hợp,  tròn  bổn 

phận của bản thân chúng ta. Bản thân chúng ta là thân 

phận  gì,  đang  ở  cương  vị  công  tác  gì,  phải  đem  chức 

trách  của  mình  làm  đến  tận  thiện  tận  m ,  đây  là  tận 

phận. Chúng tôi hiện nay là thân phận người xuất gia. 

Người xuất gia cần phải làm những việc gì? Phải học 

Phật Thích Ca Mâu Ni giáo hóa chúng sanh; ngôn hạnh 

phải làm nên tấm gương tốt cho tất cả chúng sanh, làm 

nên  tấm  gương   “Chân  Thành” ,  làm  nên  tấm  gương 

 “Thanh  Tịnh  -  Bình  Đẳng  -  Giác” ,  làm  nên  tấm 

gương  “Từ  Bi” ,  làm  nên  tấm  gương   “Nhìn  Thấu, 

 Buông  Xả” ,  làm  nên  tấm  gương   “Tự  Tại,  Tùy 

 Duyên” , làm nên tấm gương  “Thật Thà Niệm Phật” . 

Đây là bổn phận của người xuất gia. Đối với tăng đoàn 

thì  cung  kính,  tán  thán  một  cách  chân  thành.  Cổ  đức 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

363  

thường nói:  “Nếu muốn Phật pháp hưng, chỉ có tăng 

 tán dương tăng” , đôi bên cung kính lẫn nhau, tán thán 

lẫn  nhau,  một  tập  thể  hòa  hợp  thì  Phật  pháp  sẽ  hưng. 

hông những đoàn thể này của chúng ta phải hòa mục, 

phải tôn kính, phải tán thán, mà mở rộng đến tất cả mọi 

đoàn thể trong xã hội này, trong thế giới này, chúng ta 

đều phải tôn trọng, đều phải tán thán, chung sống hòa 

mục, hỗ trợ hợp tác. Có một số người nói là không dễ 

dàng làm được, nhưng tôi nói với họ là việc này không 

khó làm. Chỉ cần bạn thật sự làm được ba việc sau đây 

thì việc này sẽ làm được ngay. 

-  Thứ nhất là tâm chân thành chí thiện. 

-  Thứ hai là tâm thương yêu chân thật. 

-  Thứ ba là bố thí, cúng dường vô tư, vô điều kiện. 

Bạn chỉ cần làm được ba việc này thì thiên hạ thái 

bình, ngay cả yêu ma quỷ quái cũng hòa hợp. Ngạn ngữ 

chúng ta thường nói:  “Nhân giả vô địch” , bạn thử nghĩ 

câu nói này. “Nhân”, trong Phật pháp gọi người đại từ 

bi. Sao gọi là “vô địch”? Ở trong tâm không có kẻ địch. 

Ý này là nói người đại từ bi có thể hòa hợp chủng tộc 

khác nhau, có thể hòa hợp tất cả chúng sanh. Đây mới là 

đem trung hiếu làm được viên mãn, thật sự làm đến tận 

trung tận hiếu. Ở trong bản này chú giải rất nhiều, chú 

giải  vô  cùng  dài,  vô  cùng  tường  tận.  Đoạn  này  tôi  chỉ 

giảng đến đây. Phần chú giải hy vọng quí vị đồng tu hãy 

tự mình xem, nếu có chỗ nào nghi hoặc thì có thể đến 

hỏi. Hai chữ này tôi sẽ không giảng nhiều nữa. 



364 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Hai chữ “trung hiếu” đã được giảng rất nhiều rồi. Ý 

nghĩa của hai chữ này quả thật là nói không hết. Trong 

“Hội  Biên”  có  một  đoạn  nói:   “Đại  hiếu  tức  là  thuận 

 thân, dưỡng chí” . Đoạn này nói rất hay, chúng ta cần 

cố gắng nỗ lực học tập. 

Cổ đức dạy người khái niệm cơ bản là   “thiên địa 

 cùng gốc, vạn vật cùng thể”.  Hai câu nói này vốn dĩ 

phát xuất từ trong “Đạo Đức  inh” của Lão Tử. Cảnh 

giới  này  hoàn  toàn  tương  đồng  với  điều  mà  trong 

“ inh Hoa Nghiêm” đã nói, đó chính là Phật tri, Phật 

kiến. Tôi thường ngày viết chữ cho người ta, chữ tôi 

viết  là:   “Khẳng  định  hư  không  pháp  giới  tất  cả 

 chúng sanh là chính mình” . Đây gọi là nhập Phật tri 

kiến.  Hai  câu  nói  của  Lão  Tử  hoàn  toàn  tương  đồng 

với   nghĩa này. Đây là hiếu đạo, đây là thật sự nhận 

thức được hiếu, biết rõ hiếu. Dùng tâm này đối với tất 

cả chúng sanh thì chính là tâm Phật. Từ trong tâm này 

sinh ra tư tưởng hành vi, đó là hạnh Bồ Tát chân thật. 

Cho nên, ở chỗ này nói “thuận thân, dưỡng chí” là từ 

quan  điểm  này  mà  nói,  nhất  định  không  phải  là  khái 

niệm  của  phàm  phu.  Cái  mà  phàm  phu  nghĩ  làm  thế 

nào dưỡng thân,  làm  thế  nào dưỡng chí  của  mình  thì 

quá nhỏ bé, luôn luôn không thể tách khỏi tự tư tự lợi, 

đâu  có  biết  được  những  đạo  l   lớn  này.  Có  thể  thấy 

bậc  Thánh  Hiền  với  phàm  phu  ở  trên  nguồn  tâm  là 

không giống nhau; cái nguồn này, chúng ta gọi là đầu 

nguồn,  ví  dụ  như  nguồn  nước,  chỗ  phát  nguồn  là 

không giống nhau. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

365  

 “Dư ng thân” 

Thân là gì vậy? Là Phật tánh, là chân tâm bản tánh 

của bản thân chúng ta. Làm thế nào có thể dưỡng chân 

tâm bản tánh của cha mẹ, đây là sự tận hiếu của Phật 

Bồ Tát. Cha mẹ là phàm phu, đang mê, cho nên chúng 

ta làm sao dùng phương tiện thiện xảo để thúc đẩy họ, 

giúp  họ  giác  ngộ,  đây  mới  là  đại  hiếu  viên  mãn  đích 

thực. Cho nên, “thuận” là thuận tánh, không phải thuận 

tình. Chữ “tình” này, nhà Phật thường nói là  “thấu tình 

 đạt lý” , nhà Nho cũng nói như vậy. 

Trung  Quốc  nói  về  đạo  hiếu,   hổng  Lão  Phu  Tử 

tôn  sùng  Đại  Thuấn  vì  ông  biết  hiếu,  hành  hiếu,  tận 

hiếu;  cho  rằng  ông  là  tấm  gương  tốt  nhất  của  hành 

hiếu,  tận  hiếu.  Việc  mà  ông  làm  là  giúp  cha  mẹ  giác 

ngộ. Cha mẹ đối xử với ông, trong con mắt của người 

khác  thấy  rằng  đó  là  tồi  tệ  đến  cực  điểm,  ở  đâu  cũng 

muốn đưa ông vào chỗ chết, nhưng ông xem cha mẹ là 

đại Thánh đại Hiền, là Phật thật, là Bồ Tát thật. Tại sao 

hai  phương  diện  thấy  lại  khác  nhau  như  vậy?  Vua 

Thuấn là thấy từ trên thể tánh, thấy từ trên tâm tánh; từ 

trên  tâm  tánh  ông  nhìn  thấy  tất  cả  chúng  sanh  đều  là 

chư Phật Như Lai, cho nên trong  inh Phật nói, Bồ Tát 

khi  thành  Phật,  thấy  khắp  nơi  chúng  sanh  đều  thành 

Phật đạo, chính là cái   này. Cha mẹ của Thuấn là tùy 

thuận vọng tưởng, phiền não tập khí của mình mà nhìn 

chúng  sanh,  cho  nên  cách  nhìn  của  hai  người  không 

giống nhau. Một người là quan sát từ trên tâm tánh, l  



366 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

thể; một người là nhìn người từ trên tập khí phiền não. 

Thuấn  có  thể  mềm  dẻo  quyền  biến.  hi  cha  mẹ  trách 

phạt ông, nếu có thể chịu đựng thì tiếp nhận trách phạt, 

nếu  không  thể  chịu  đựng  được  thì  lẩn  tránh.   hông 

phải nói là khi không thể chịu đựng thì cũng ở đó chịu 

đòn, bạn bị cha mẹ đánh chết là đáng đời, bạn chết oan 

uổng thì bạn là đại bất hiếu. Ở chỗ này chính là mềm 

dẻo  quyền  biến;  khi  có  thể  chịu  đựng  thì  chịu  đựng, 

không thể chịu đựng thì tránh xa, làm hết khả năng để 

tìm  cơ  hội  gợi     cho  cha  mẹ.  Cha  mẹ  ông  quả  nhiên 

giác  ngộ,  quả  nhiên  hiểu  rõ,  quả  nhiên  đã  thành  đại 

Thánh  đại  Hiền.  Đây  mới  được  xem  là  tận  hiếu,  mới 

được xem là thuận thân. 

Hiện nay chúng ta muốn thuận thân, tâm tham của 

cha mẹ rất nặng, họ muốn bạn kiếm tiền, muốn bạn làm 

quan  lớn,  muốn  bạn  tham  ô,  tất  cả  bạn  đều  tùy  thuận 

theo  cha  mẹ,  tương  lai  bạn  đọa  địa  ngục,  cha  mẹ  bạn 

cũng  bị  đọa  địa  ngục.  Đây  không  phải  là  thuận  thân. 

Đọc  sách  Thánh  Hiền,  học  Phật  Bồ  Tát  không  có  gì 

khác,  chỉ  là  học  làm  một  người  sáng  suốt  mà  thôi. 

Người sáng suốt sẽ không làm việc sai trái, sẽ không có 

nghĩ  sai  lầm,  đây  mới  gọi  là  thuận  thân.  Biết  thuận 

thân, liền đem phương pháp l  luận về thuận thân mở 

rộng  ra,  hằng  thuận  chúng  sanh  thì  đó  chính  là  hạnh 

Phổ Hiền. 

 “H ng thuận chúng sanh, tùy h  công đức” . Hai 

câu  nói  này,  trước  khi  Phật  pháp  chưa  truyền  vào 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

367  

Trung Quốc thì  vua Thuấn  đã làm  được rồi. Chúng  ta 

đọc  phần  ghi  chép  trong  lịch  sử  về  Đại  Thuấn,  dùng 

quan điểm của Phật pháp mà xem, sao có thể nói ông 

không phải là chư Phật Bồ Tát đến Trung Quốc để ứng 

hóa? Hành nghi cả đời của ông chính là mười nguyện 

của Bồ Tát Phổ Hiền. Mười nguyên tắc tu hành của Bồ 

Tát  Phổ  Hiền,  mỗi  một  điều  ông  đều  làm  được,  hơn 

nữa làm được rất viên mãn. Cho nên chư Phật Bồ Tát 

ứng  hóa  ở  thế  gian  này,  chúng  ta  là  người  phàm  mắt 

thịt, không biết, luôn luôn tùy thuận tập khí phiền não 

của  mình,  tạo  ra  biết  bao  nhiêu  ác  nghiệp,  thế  nhưng 

chư Phật Bồ Tát vẫn một lòng từ bi đến giáo hóa chúng 

ta.  Ý  nghĩa  của  “thuận  thân”  chúng  ta  phải  hiểu.  Sau 

khi  hiểu  rồi  thì  sẽ  biết  làm  thế  nào  hằng  thuận  chúng 

sanh, làm thế nào có thể viên mãn hạnh Bồ Tát, có thể 

tu thành Bồ Tát đạo. 

 “Dư ng chí”   

Nhà  Nho  và  nhà Phật  dạy  người lập  chí.  Nhà  Phật 

dạy người phát nguyện (phát nguyện chính là lập chí). 

Lập  chí  không  phải  vì  danh  lợi,  mà  phải  lập  cái  chí 

công  lớn.  Ở  chỗ  này  có  câu  nói  rất  hay:   “Dư ng  k  

 triệt địa thông thiên bào dân dữ vật chi chí” . Câu này 

người hiện nay đọc xong rất khó hiểu   nghĩa, cho nên 

chúng  tôi  đổi  thành  câu  nói  khác  (văn  ngôn  văn  dịch 

thành văn bạch thoại), đó là   “muốn dư ng thành cái 

 chí vì pháp giới tất cả chúng sanh tận trung, tận hiếu 

 phục vụ” , chính là   nghĩa này. 



368 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Đời người phải lấy phục vụ làm mục đích, lấy việc 

giúp  người  làm  gốc  của  niềm  vui.  Phật  dạy  chúng  ta 

như vậy, Nho gia, Đạo giáo cũng dạy người như vậy. 

Nếu chúng ta không hiểu   nghĩa này thì chí và nguyện 

của  chúng  ta  sẽ  có  lệch  lạc,  có  tà  lệch,  bất  chánh,  sai 

lầm.  Thuận  thân,  dưỡng  chí  thực  hiện  từ  đâu  vậy?  Ở 

trong “Đại Học” nói rất hay, dạy cho chúng ta cương 

lĩnh  thực  hiện  từ  “thành   ,  chánh  tâm”.  “Thành   , 

chánh tâm”, nhà Phật gọi là “phát tâm Bồ Đề”. Tại sao 

chúng ta không thể phát được tâm Bồ Đề? Vì chúng ta 

có  chướng  ngại.  Cho  nên,  chúng  ta  cần  phải  trừ  bỏ 

chướng ngại. 

Trừ  bỏ  chướng  ngại,  nhà  Nho  gọi  là  “cách  vật,  trí 

tri”. Cách vật rồi sau đó mới trí tri, trí tri thì sau đó mới 

thành   ,  thành     thì  sau  đó  mới  tâm  chánh.  Nó  có 

phương  pháp,  có  trình  tự  tiến  hành.  Cho  nên,  muốn 

thực  hiện  thì  điều  kiện  đầu  tiên  chính  là  chân  thành. 

Nếu muốn chân thành thì nhất định phải cách vật. Vật 

là  gì  vậy?  Vật  là  dục  vọng.   hi  tôi  giảng  “ inh  Địa 

Tạng”, có nói với mọi người là dục vọng có hai loại, đó 

là ái dục và thị dục (thị dục là thị hiếu). Bạn có thể đem 

hai loại dục vọng này xả bỏ thì đây gọi là cách vật. Sức 

mạnh của dục vọng vô cùng lớn mạnh, là tập khí từ vô 

thỉ  kiếp  đến  nay,  không  những  chướng  đạo  mà  còn 

chướng tất cả thiện pháp thế gian. Phật nói với chúng 

ta, thiện căn của thế gian chính là tất cả mọi thiện pháp 

thế gian, nó có nguồn gốc. Nguồn gốc là gì? Vô tham, 

vô sân, vô si, là ba thiện căn này. Bạn còn có tham sân 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

369  

si, dù cho bạn làm thiện, nhưng cái thiện này là ngụy 

thiện,  không  phải  chân  thiện.  Bạn  có  thể  lừa  người, 

nhưng  bạn  không  thể  lừa  gạt  trời  đất,  quỷ  thần;  bạn 

không thể lừa gạt lương tâm của chính mình. 

Phật pháp gọi là đoạn phiền não, còn nhà Nho gọi là 

cách vật. Cách vật chính là đoạn phiền não. “Cách” là 

chống  lại.  Ý  nghĩa  của  cách  vật  chính  là  phải  chiến 

thắng vật dục, dùng trí tuệ của bạn, dùng l  trí của bạn 

khắc  phục  phiền  não  của  bạn,  Phật  pháp  gọi  là  đoạn 

phiền  não  chướng.  Ngoài  ra  còn  có  một  cái  chướng 

nữa, đó là sở tri chướng. Nhà Nho gọi là trí tri. Trí tri là 

phải mở trí tuệ chân thật. Trí tuệ chân thật hiện tiền thì 

mới có thể đem sở tri chướng bỏ sạch. 

Quí  vị  phải  biết,  nhà  Phật  tu  hành  thì  chú  trọng  ở 

thiền định. Tám vạn bốn ngàn pháp môn chính là tám 

vạn bốn ngàn loại phương pháp khác nhau, cách thức 

khác nhau để tu thiền định. Chúng ta niệm Phật, dùng 

phương pháp chấp trì danh hiệu để tu thiền định. Mục 

đích  của  thiền  định  là  phá  phiền  não  chướng.  Tâm 

thanh tịnh, tâm định rồi thì liền sinh trí tuệ. Trí tuệ có 

thể  phá  sở  tri  chướng.  Phương  pháp  dụng  công  của 

chúng ta hiện nay là  “định - tuệ đồng thời” . Niệm Phật 

đường thì chú trọng tu định, còn giảng đường thì chú 

trọng  tu  tuệ.  Thế  nhưng  định  tuệ  của  chúng  ta  không 

thể thành tựu, nguyên nhân ở đâu vậy? Chúng ta chưa 

có đem ái dục, thị dục đoạn sạch, cho nên tu thế nào, tu 

cả đời, bên ngoài rất giống nhưng trên thực chất không 

có nội dung. Lỗi của chúng ta là ở chỗ này. Tu hành đã 



370 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

lâu  mà  công  phu  vẫn  không  đắc  lực,  bạn  còn  không 

xem  lại  sao?  Giống  như  chúng  ta  bị  bệnh,  mời  thầy 

thuốc  đến  bắt  mạch,  chữa  bệnh,  chúng  ta  đang  uống 

thuốc,  thuốc  đã  uống  rất  lâu  mà  bệnh  không  có  tiến 

triển,  bạn  vẫn  còn  không  giác  ngộ  sao?  Nhất  định  là 

uống  sai  thuốc  rồi,  chẩn  đoán  có  sai  lầm  nên  bệnh 

không có tiến triển, cho nên hãy mau đi tìm thầy thuốc 

khác. Chúng ta đều có loại thường thức này. Bản thân 

tu hành công phu không đắc lực là giống như bị bệnh 

vậy. Vào lúc này cần phải quan sát, kiểm điểm thật k  

xem  sai  lầm  của  chúng  ta  rốt  cuộc  là  ở  đâu.  Tìm  ra 

được lỗi lầm rồi, đem sai lầm trừ bỏ hết thì công phu 

này  sẽ  đắc  lực  ngay.  Công  phu đắc  lực  thì  giống như 

uống thuốc thấy hiệu quả vậy. 

Hai  chướng  chúng  ta  nhất  định  phải  đoạn,  nhưng 

cách  đoạn  không  phải  đơn  giản.   hông  đơn  giản  thì 

chúng ta phải làm  cách nào? Chúng ta phải đoạn từng 

phần, Nho và Phật đều là dạy chúng ta như vậy. Đoạn 

một phần phiền não thì mở một phần trí tuệ, đoạn hai 

phần phiền não thì mở hai phần trí tuệ. Bậc Thánh Hiền 

là từ phàm phu mà thành, Phật Bồ Tát cũng là từ phàm 

phu  mà  thành.  Làm  sao  mà  họ  có  thể  thành  tựu  vậy? 

Họ  đoạn  từng  phần;  mỗi  ngày  đều  làm  việc  này  thì 

phiền  não  mỗi  ngày  một  nhẹ,  trí  tuệ  mỗi  ngày  tăng 

trưởng. Đây chính là công phu, đây chính là sự tiến bộ, 

đây  cũng  chính  là  “sự  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời 

người” mà năm xưa tiên sinh Phương Đông M  đã dạy 

tôi. Phàm nhân thế gian không thể hưởng thụ được. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

371  

Phiền  não  nhẹ,  trí  tuệ  tăng,  đối  với  đạo  l ,  chân 

tướng  của  vũ  trụ  nhân  sinh  càng  ngày  càng  hiểu  rõ, 

càng ngày càng sáng suốt, thì khi đó bất kể là bạn sống 

đời sống như thế nào, phú qu  cũng tốt, bần tiện cũng 

tốt; bất kể bạn là thân phận gì, trong xã hội có địa vị 

cũng tốt, bần cùng hạ tiện cũng tốt, không sao cả, bạn 

đều có thể sống đời sống hạnh phúc m  mãn đích thực, 

đời  sống  tự  tại  an  lạc.  Đây  là  sống  đời  sống  của  bậc 

Thánh  Hiền,  đời  sống  của  Phật  Bồ  Tát.  Chúng  ta 

dưỡng chí thì phải dưỡng loại chí này. Cho nên thuận 

được,  dưỡng  được,  nguồn  gốc  của  nó  đều  là  ở  việc 

nhận  biết  về  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sinh,  trong 

Phật  pháp  gọi  là  sự  nhận  biết  về  pháp  tánh,  Phật  tánh 

của tất cả chúng sanh, sau đó bạn mới có thể làm được. 

Nhưng để có được nhận biết này là không dễ dàng. Cổ 

Thánh  tiên  Hiền  dạy  chúng  ta  phải  gần  gũi  thiện  tri 

thức.  Mục  đích  của  sự  gần  gũi  thiện  tri  thức  là  gì? 

Chẳng qua là nhờ vào kinh nghiệm của họ, nhờ vào sự 

tu trì của họ giúp chúng ta giác ngộ, giúp chúng ta nhận 

biết mà thôi. Công phu không cần phải rất cao, chỉ cần 

đắc lực là có thể sinh tử tự tại, tiền đồ một vùng sáng 

lạn.  Đây  là  thông  tin  có  được,  kết  luận  có  được  mà 

chúng ta thấy ở trong rất nhiều ghi chép của người tu 

hành  trước  đây.  Họ  có  thành  tựu  như  vậy,  chúng  ta 

không thể rớt lại phía sau họ thì đời này của chúng ta 

không có vô ích rồi. Đời này nhất định vãng sanh bất 

thoái thành Phật, không đợi đến đời sau nữa; thân này 

của chúng ta là thân cuối cùng ở trong lục đạo luân hồi. 



372 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Chúng  ta  phải  dưỡng  cái  chí  này.  Nghiêm  túc  nỗ  lực 

phụng  hành,  khiến  chí  nghiệp  này  của  chúng  ta  đạt 

được cứu cánh viên mãn, đây mới là đại hiếu. Bản thân 

bạn  biết  dưỡng,  còn  có  thể  giúp  người  khác  dưỡng. 

Bản thân bạn thuận được, còn có thể giúp người khác 

thuận. Tự độ và độ tha là đạo Bồ Tát Đại Thừa. 

Nội  dung  của  “Hội  Biên”  vô  cùng  phong  phú,  vô 

cùng tuyệt vời. Lời văn trong “Cảm Ứng Thiên” là của 

Đạo giáo, còn chú giải ở đây là của Phật giáo và Nho 

giáo.  Đúng  là  tam  giáo  hợp  thành  nhất  thể.  Đây  là 

quyển sách hay mà Ấn Quang Đại Sư cả đời tôn sùng, 

hy vọng dùng sách này để hóa giải kiếp nạn hiện nay. 

Chúng ta thật sự muốn có thể ở trong kiếp nạn này hóa 

hung thành kiết, trong nạn gặp may thì cuốn sách này 

là bảo đảm. Thế nhưng bạn nhất định phải l  giải, phải 

phụng  hành  thì  mới  có  thể  đạt  đến  mục  tiêu  của  việc 

tiêu nghiệp chướng, tiêu tai nạn, làm căn bản tu hành 

vãng sanh thành Phật. 

23Nhà Phật nói tu hành, định nghĩa của hai chữ này 

chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  cho  rõ  ràng.  Tu  hành 

chính là điều chỉnh hành vi sai lầm của chúng ta. Hành 

vi thì quá nhiều, Phật đem nó quy nạp thành ba loại là 

“Thân - hẩu-Ý”. Cho dù hành vi có nhiều đi nữa, cũng 

không thể vượt khỏi ba phạm vi này. Hành vi của thân 

chính là động tác cử chỉ của chúng ta; hành vi của khẩu 

là lời nói; hành vi của   là tư tưởng, kiến giải. Hành vi 



23 Bắt đầu đĩa 23 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

373  

đã có sai lầm, đem sai lầm điều chỉnh trở lại thì gọi là 

tu hành. Chúng ta phải hiểu cho thật rõ ràng, thật minh 

bạch điều này. 

Tổ sư Đại đức dạy chúng ta, tu hành phải “tu từ căn 

bản”. Cái gì là căn bản? Ý nghĩ là căn bản, tư tưởng là 

căn bản. Cho nên, tu từ căn bản cũng tức là nói, hành vi 

cho  dù  có  nhiều  đi  nữa  thì  cũng  đều  phát  sinh  từ  tư 

tưởng.  Tư  tưởng  thuần  chánh  thì  tất  cả  đều  thuần 

chánh, tư tưởng tà lệch thì tất cả đều bất chánh. Đây là 

nghĩa  của  việc  khuyên  chúng  ta  tu  từ  căn  bản.  Thế 

nhưng  cách  nói  này  là  rất  cạn,     nghĩa  đích  thực  của 

căn  bản  này  là  gì,  chúng  ta  nhất  định  phải  biết.  Đó 

chính là  “xứng tánh khởi tu, toàn tu tại tánh” . Đây mới 

thật sự tìm ra được căn bản. 

Tu tánh, tánh là căn bản của tâm; tánh là thể, tâm là 

tác dụng. Ở trong Phật pháp Đại Thừa thường gọi tâm 

là  thức  (tâm  thức).  Đây  là  tác  dụng  của  nhất  niệm  tự 

tánh.  hi đang mê, phàm phu gọi nó là tám thức, năm 

mươi mốt tâm sở. Từ đó cho thấy, tác dụng của nó tuy 

tương  đối  phức  tạp,  nhưng  thể  của  nó  là  một,  là  nhất 

niệm  tự  tánh.  Mười  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm 

chính là từ gốc này sinh ra. Trên “ inh Hoa Nghiêm” 

nói  rất  hay:   “Duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến” . 

Hiện tượng của mười pháp giới là tâm tánh, hiện tượng 

thiên biến vạn hóa. Sự biến hóa này từ đâu mà có vậy? 

Là do “thức” biến. “Thức” chính là   nghĩ, chính là tư 

tưởng,  chính  là  kiến  giải.  Phật  nói  cho  chúng  ta  biết, 

thiên  biến  vạn  hóa  của  thập  pháp  giới  sinh  ra  từ  tư 



374 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

tưởng,   nghĩ của chúng ta mới là căn nguyên. Người 

tu  hành  phải  bắt  tay  làm  từ  chỗ  này.  Căn  nguyên này 

chính là “trung hiếu” mà chúng ta giảng mấy ngày nay. 

Ý nghĩa của  “thuận thân, dưỡng chí” rất sâu. Hiếu 

nhất  định  phải  thuận,  không  thuận  thì  không  gọi  là 

hiếu, cho nên “hiếu - thuận” là đi cùng với nhau. Phải 

thuận  như  thế  nào  mới  được  xem  là  hiếu  đích  thực 

vậy? Phải thuận tánh, vậy mới là thật sự biết hiếu, nhận 

thức hiếu. Phật pháp Đại thừa nói:  “Tất cả chúng sanh 

 đều có Phật tánh” , tùy thuận Phật tánh mới là đại hiếu, 

mới  là  chân  hiếu.  Cha  mẹ  của  chúng  ta  có  Phật  tánh, 

chúng ta tùy thuận Phật tánh của cha mẹ mà tận hiếu, 

không phải tùy thuận phiền não. Cha mẹ cũng là phàm 

phu,  họ  có  phiền  não,  chúng  ta  không  thể  tùy  thuận 

theo  phiền  não  của  họ,  mà  là  tùy  thuận  Phật  tánh  của 

họ. Ý nghĩa này chúng ta phải thể hội cho được. Giúp 

đỡ cha mẹ làm Phật, giúp đỡ cha mẹ giác ngộ, vậy mới 

được xem là tận hiếu. Từ đó cho thấy, chúng ta muốn 

giúp  đỡ  cha  mẹ  giác  ngộ,  nhưng  bản  thân  chúng  ta 

không giác ngộ thì làm sao có thể giúp đỡ được? Cho 

nên  chúng  ta  phải  biết,  muốn  tận  hiếu,  hành  hiếu  thì 

trước tiên cần tự mình giác ngộ, cần tự mình thành tựu, 

vậy  mới  có  thể  giúp  đỡ  người  khác.  Giúp  đỡ  người 

khác, đối tượng đầu tiên là cha mẹ. 

Chữ “hiếu” này chính là nhất niệm tự tánh mà Phật 

nói  trong   inh.  Chữ  “trung”  này  chính  là  Phật  hạnh, 

Bồ Tát hạnh. Phát tâm Bồ Đề, hành Bồ Tát đạo chính 

là tận trung. Đây là cách giảng sâu hơn một nấc của hai 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

375  

chữ này, là   nghĩa đích thực của hai chữ này. Ý nghĩa 

đích thực này, Nho gia cũng có nói, nhưng nói không 

nhiều.  Tại  sao  không  nói  nhiều  vậy?  Vì  nói  người  ta 

không thể hiểu, cho nên không chịu nói sâu, chỉ nói ở 

mức  cạn,  dạy  cho  người  sơ  học.  Trong  Phật  pháp  nói 

nhiều về hai chữ “trung hiếu” này. Cơ sở tu học Phật 

pháp,  khi  so  sánh  thì  sâu  dày  hơn  nhiều,  thời  gian  tu 

học  Phật  pháp  cũng  tương  đối  dài  hơn  một  chút,  đặc 

biệt  là  chú  trọng  ở   “thâm  nhập  một  môn,  huân  tu 

 trường k ” . Hai câu tám chữ này vô cùng quan trọng. 

Chúng ta có thể có thành tựu hay không,  mấu chốt là 

chỗ này. Tu học Phật pháp điều kiêng kỵ nhất là tạp tu. 

Trong sáu Ba La Mật nói tinh tấn Ba-la-mật. Như thế 

nào gọi là tinh tấn? Tinh là thuần chứ không tạp, tạp là 

không tinh; một môn là tinh tấn, hai môn là không tinh 

tấn rồi. 

Quí vị phải biết, niệm Phật thật sự thành tựu cũng 

là nhờ thâm nhập một  môn. Bồ Tát Đại Thế Chí dạy 

chúng  ta  phương  pháp  niệm  Phật  là   “đô  nhiếp  lục 

 căn,  tịnh  niệm  tương  kế” .  Sao  gọi  là  tịnh  niệm? 

Chúng ta đối với Tây Phương Tịnh Độ, đối với Phật A 

Di  Đà  không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián 

đoạn.   hông  hoài  nghi,  không  xen  tạp  gọi  là  tịnh 

niệm.  hông gián đoạn chính là tương tục. Tịnh niệm 

tương  kế  như  thế  này  mới  có  thể  đô  nhiếp  lục  căn, 

phẩm vị vãng sanh mới cao. Có rất nhiều người không 

biết  điều  này,  họ  cho  rằng  muốn  tiêu  nghiệp  chướng 

thì phải niệm “ inh Dược Sư”, phải niệm “Phẩm Phổ 



376 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Môn”,  phải  niệm  “ inh  Địa  Tạng”,  phải  niệm  “chú 

Đại Bi” hoặc là niệm những cái khác nữa. Đây là sai 

lầm, đều là xen tạp; nghiệp chướng có thể tiêu chút ít, 

nhưng  không  thể  tiêu  triệt  để.  Nếu  như  họ  biết  được 

“Quán   inh”,  biết  được  một  câu  Phật  hiệu  này  thì 

nghiệp  chướng  của  họ  sẽ  tiêu  diệt  triệt  để,  họ  vãng 

sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc với phẩm vị cao; 

còn không thì họ cũng có thể vãng sanh, nhưng phẩm 

vị không cao, vì tu xen tạp. Ngày nay người tu xen tạp 

thì  quá  nhiều.  Mọi  người  không  biết  được  sức  mạnh 

của câu Phật hiệu, họ cho rằng niệm câu Phật hiệu này 

để  tiêu  nghiệp  chướng  nhưng  vẫn  không  bằng  tụng 

“ inh  Dược  Sư”,  vẫn  không  bằng  trì  “chú  Đại  Bi”. 

Bạn nói xem, có gay go hay không? Đây là hoài nghi, 

sự hoài nghi này đã làm tổn giảm rất lớn cho công phu 

của mình. 

Chú  giải  “ inh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật”  của 

Pháp sư Từ Vân Quán Đảnh có tên là “Quán  inh Trực 

Chỉ”, tôi đọc qua rồi bỗng nhiên đại ngộ. Ngài nói rất 

hay:  “Chúng sanh tạo tác tội nghiệp cực nặng như tội 

 ngũ  nghịch  thập  ác,  tất  cả  mọi  Kinh  luận,  mọi  cách 

 sám  hối,  chú  ngữ  đều  không  thể  tiêu  nổi  tội  nghiệp 

 này,  duy  chỉ  còn  một  câu  “A  Di  Đà  Phật”  là  có  thể 

 đem  tội nghiệp này tiêu trừ” . Chúng ta mới biết, một 

câu  Phật  hiệu  “A  Di  Đà  Phật”  này  chiến  thắng  thiên 

Kinh  vạn  luận,  chiến  thắng  tất  cả  chú  ngữ,  là  chú  ở 

trong chú, là  inh ở trong  inh, không có gì thù thắng 

hơn câu Phật hiệu này. Thế nhưng không có người tin, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

377  

vì họ cho rằng  một câu “A Di Đà Phật” quá dễ dàng, 

quá  đơn  giản,  e  rằng  không  có  hiệu  quả,  cho  nên  họ 

vẫn muốn đi tìm những thứ khác để xen tạp. 

Vãng  sanh  được  hay  không  là  quyết  định  ở  “tín  - 

nguyện  có  hay  không”.  Nếu  không  có  thật  tin  sâu, 

không có nguyện thiết thì phẩm vị vãng sanh của bạn 

sẽ hạ rất thấp. Hiện tượng này, Đại Sư Thiện Đạo gọi 

là   “cửu  ph m  v ng  sanh  chung  quy  bởi  gặp  duyên 

 khác nhau” . Bạn không gặp được thiện tri thức, không 

có người dạy bạn thì nghi hoặc của bạn không thể đoạn 

trừ.  Chúng  tôi  ngày  nay  xây  đạo  tràng  tại  Singapore, 

chúng  tôi  biết  tin  sâu  không  nghi,  cho  nên  niệm  Phật 

đường chúng tôi chỉ niệm một câu Phật hiệu, còn trong 

giảng  đường  thì  chỉ  giảng  một  bộ  “ inh  Vô  Lượng 

Thọ”, một mảy may xen tạp cũng không có. 

Ở nơi đây, chúng tôi giảng bộ “ inh Địa Tạng” là 

vì  Pháp  sư  Nhân Đức  mời  tôi  lên  núi  Cửu  Hoa  giảng 

Kinh,  tôi  không  có  thời  gian  đến  đó,  cho  nên  tôi  thu 

một  bộ  băng  ghi  hình  để  tặng  cho  núi  Cửu  Hoa.  Ý 

nghĩa  là  như  vậy.  Còn  việc  khai  giảng  bộ  “ inh  Đại 

Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm”  này  với  các  đồng 

học,  đây  cũng  là  việc  bất  đắc  dĩ.  Mười  mấy  năm  gần 

đây,  ở  hải  nội  và  hải  ngoại  có  rất  nhiều  đồng  tu  khải 

thỉnh  tôi,  hy  vọng  tôi  giảng  “ inh  Hoa  Nghiêm”  một 

lần  để  lưu  lại  một  bộ  tư  liệu  ghi  hình  cho  người  hậu 

học  làm  tham  khảo.  Tôi  đã  nhận  lời.  Vì  nguyên  nhân 

này  chúng  tôi  mới  giảng  “Hoa  Nghiêm”.  Nếu  lấy    

riêng của tôi, xin nói lời thành thật, một bộ  “ inh Di 



378 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Đà” tôi giảng đến cùng, tôi sẽ không thay đổi.  ưa nay, 

có  Đại  đức  cả  đời  chỉ  giảng  một  bộ  “ inh  Di  Đà”, 

giảng đến 300 lần. Tôi nhìn thấy vô cùng hoan hỷ, vô 

cùng ngưỡng mộ. Trong một đời mà giảng nhiều  inh 

luận  như  vậy,  đều  là  do  bất  đắc  dĩ,  ứng  phó  lời  khẩn 

cầu  của  đại  chúng.  Nếu  muốn  thật  sự  thành  tựu  thì 

quyết  định  phải  chuyên  tinh,  quyết  định  ở  một  môn 

thâm nhập, một đời tuyệt đối không thay đổi. 

Chúng ta nhất định phải noi theo chư Phật Bồ Tát. 

Chư Phật Bồ Tát là điển hình, là mô phạm của chúng 

sanh  trong  chín  pháp  giới,  đích  thực  là   “học  vi  nhân 

 sư, hành vi thế phạm” . Chúng ta ngưỡng mộ, chúng ta 

đòi hỏi quá đáng, chúng ta cũng muốn ở trong một đời 

này  có  thể  được  thành  tựu  như  chư  Phật  Bồ  Tát.  Có 

người  hỏi,  có  thể  thành  tựu  hay  không?  Đáp  án  là 

khẳng định. Như lời của Đại Sư Thiện Đạo đã nói là do 

 “gặp  duyên  khác  nhau” ,  bạn  có  thể  gặp  được  duyên 

thù  thắng  thì  một  đời  thành  tựu.  Thiện  Tài  Đồng  Tử 

gặp duyên thù thắng, cho nên một đời thành Phật. Long 

Nữ cũng gặp duyên thù thắng nên tám tuổi thành Phật. 

Trong “ inh Pháp Hoa”, “ inh Hoa Nghiêm” đã nói, 

phàm  những  điều  mà  Phật  đã  nói  ở  trong   inh  luận, 

đều  là  cái  mà  người  thế  gian  có  thể làm  được.  Người 

thế gian chúng ta không thể làm được thì Phật sẽ không 

nói, vì nếu như Phật nói ra là có lỗi với chúng ta. Nói 

ra  mà chúng ta không thể làm được,  há chẳng phải là 

giễu  cợt,  là  trò  đùa  hay  sao?  Nếu  vậy  thì  lời  nói  của 

Phật sao có thể gọi là chân ngữ, thật ngữ, như ngữ, bất 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

379  

hư  ngữ,  bất  cuồng  ngữ?  Tiêu  chuẩn này  sẽ  không  thể 

đạt được rồi. Cho nên, từng câu mà Phật Bồ Tát nói với 

chúng ta đều là lời chân thật. Chỉ cần chúng ta thể hội 

thật k , y giáo phụng hành thì một đời này chúng ta có 

thể viên thành Phật đạo. 

Mấy  ngày  gần  đây,  có  rất  nhiều  đồng  tu  từ  Trung 

Quốc đến nói với tôi là họ dụng công rất khó đắc lực. 

Tôi  thường  hay  khuyên  mọi  người  là  “giải  –  hành” 

phải  coi  trọng  nhƣ  nhau  thì  công  phu  mới  có  thể 

đắc  lực.  Tại  sao  niệm  Phật  đường  của  chúng  ta  mỗi 

ngày  vẫn  phải  giảng  hai  thời   inh  vậy?  Vì  chúng  ta 

dùng “giải” để giúp cho “hành”, dùng “hành” để giúp 

cho “giải”, “giải - hành” phụ trợ lẫn nhau. Bạn không 

hiểu nghĩa thì bạn tu hành sẽ giải đãi, sẽ thoái chuyển. 

Tại sao vậy? Vì phiền não tập khí trong đời quá khứ rất 

sâu, một chút công phu nhỏ nhoi này, một chút đạo lực 

nhỏ nhoi này của chúng ta không thắng nổi phiền não, 

cho  nên  hằng  ngày  chúng  ta  phải  nghe   inh.  Niệm 

Phật  là  tu  định,  nghe   inh  là  tu  tuệ.  Thế  nhưng  mỗi 

ngày  bạn  niệm  Phật,  nghe   inh  mà  công  phu  vẫn 

không đắc lực, vấn đề này rốt cuộc là ở chỗ nào vậy? 

Nói thực ra, vấn đề ở chỗ bạn không chịu làm theo; bạn 

niệm  Phật  mà  trong  tâm  không  có  Phật;  miệng  niệm 

Phật mà trong tâm cứ vọng tưởng thì công phu đương 

nhiên không đắc lực. Tuy hằng ngày nghe  inh giống 

như đã sáng tỏ rồi, nhưng không chịu làm theo. Trong 

Kinh  dạy  chúng  ta  bố  thí,  dạy  chúng  ta  trì  giới,  dạy 

chúng  ta  nhẫn  nhục,  nhưng  một  điều  chúng  ta  cũng 



380 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

không  làm  được;  trong  đời  sống  thường  ngày  vẫn  cứ 

tùy thuận tập khí phiền não, như vậy công phu đương 

nhiên không đắc lực. 

Trên mỗi bộ  inh, câu cuối cùng Phật nói:  “Y giáo 

 phụng  hành,  hành  lễ  thoái  lui” .  Phật  dạy  chúng  ta 

phải  y  giáo  phụng  hành.  Phật  ở  trong  mỗi  bộ   inh 

không ngại phiền phức, nhắc nhở chúng ta  “thọ trì đọc 

 tụng,  vì  người  diễn  thuyết” .  “Vì  người  diễn  thuyết”  

chính là y giáo phụng hành, chúng ta chưa chịu làm thì 

công phu của bạn làm sao đắc lực được? Cho nên, hiểu 

được  một phần thì làm  một phần, hiểu được hai phần 

thì làm hai phần. Bạn có thể làm được hai phần thì bạn 

có thể hiểu được ba phần. Hiểu được ba phần thì bạn 

có  thể  tiếp  tục  làm  được  ba  phần.  Làm  được  ba  phần 

thì  bạn  sẽ  hiểu  được  bốn  phần.  Hiểu  giúp  cho  hành, 

hành  giúp  cho  hiểu,  như  vậy  mới  có  thể  đạt  đến  cứu 

cánh viên mãn. Hiểu rồi mà không thể hành thì không 

có lợi ích gì! 

Chướng  ngại  lớn  nhất  của  hành  là  gì?  Là  không 

buông bỏ được. Nếu không buông bỏ được những tham 

ái  thì  sự  việc  này  phiền  phức  rồi,  đây  là  chướng  ngại 

lớn của căn bản. Cho nên ái dục, thị dục nhất định phải 

xả cho thật sạch sẽ. Đại Sư Huệ Năng đã nói:  “ ưa nay 

 không một vật, chỗ nào dính bụi nhơ” . Bạn có một vật 

là bạn đã bị dính bụi nhơ. Bụi nhơ là phiền não, phiền 

não  của  bạn  sẽ  không  thể  đoạn.  Cho  nên,  nhất  định 

phải xả cho thật sạch sẽ, thân tâm thế giới không nhiễm 

mảy  bụi  thì  đời  này  bạn  mới  có  hy  vọng  thành  Phật. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

381  

Nếu  mảy  may  không  thể  buông  bỏ  thì  không  có  hy 

vọng thành Phật, làm Tổ. Cho nên, y giáo phụng hành 

chính là “tận trung - tận hiếu”, chính là “hành trung - 

hành hiếu”. Đạo lớn của chư Phật là “trung - hiếu” mà 

thôi. Hy vọng các đồng tu chúng ta thể hội thật k , nỗ 

lực nghiêm túc phụng hành. Có như vậy thì tiền đồ của 

chúng  ta  sáng  sủa  vô  lượng,  tất  cả  tai  nạn  đều  có  thể 

hóa giải. 

“Cảm Ứng Thiên Hội Biên” nói rõ chân đế của hai 

chữ “trung hiếu” này, nên đã chiếm số lượng trang rất 

lớn.  Ở  trong  đây  đã  trích  dẫn  một  câu  nói:   “Nghiêu 

 Thuấn  dùng  lòng  nhân  để  trị  thiên  hạ  mà  dân  theo 

 về” . Câu nói này rất đáng để chúng ta suy nghĩ thật k . 

Sự thật đã nói rõ, xã hội ổn định, quốc gia giàu mạnh, 

nhân  dân  hạnh  phúc  là  có  quan  hệ  rất  lớn  với  người 

lãnh  đạo.  Nếu  như  có  một  người  lãnh  đạo  hiền  minh, 

có thể chỉ dạy trăm họ thì thiên hạ đại trị. Sự thật này 

chúng ta đã đọc thấy ở trong lịch sử, có ghi chép cặn 

kẽ, xác thực. Vào thời xưa, những vị đế vương này tại 

sao  có  thể  làm  được?  Dân  chủ  hiện  đại  mà  chúng  ta 

đang tôn sùng tại sao không thể làm được? Đây lại là 

điều đáng để chúng ta suy nghĩ k . 

Những người lãnh đạo vào thời xưa đều được tiếp 

nhận nền  giáo  dục  tốt đẹp nhất  (những quốc gia  khác 

chúng  ta  không  nói  đến,  chỉ  nói  ở  Trung  Quốc).  Đế 

vương  muốn  bồi  dưỡng  người nối nghiệp  thì phải  lao 

tâm khổ tứ đi tìm kiếm vị thầy giỏi nhất trong và ngoài 

nước;  chọn  những  người  có  đạo  đức,  học  vấn,  kinh 



382 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nghiệm hơn hẳn người bình thường để đến chỉ dạy, đến 

làm bạn với người nối nghiệp, để người nối nghiệp có 

thể  tiếp  nhận  được  nền  giáo  dục  Thánh  Hiền,  thật  sự 

hiểu được đạo l  lớn của việc làm vua, làm thân, làm 

thầy.  Cho  nên,  họ  xây  dựng  một  chính  quyền  có  thể 

duy  trì  mấy  trăm  năm  mà  không  suy.  Đế  vương  cuối 

đời  quên  mất  lời  giáo  huấn  của  thầy,  sống  bê  tha, 

buông thả, tùy thuận tập khí phiền não thì quốc gia này 

liền bị diệt vong ngay. 

Trị quốc như vậy, trị gia cũng không ngoại lệ. Gia 

đình muốn hưng vượng, muốn có thể truyền nhau đời 

đời thì phải dựa vào điều kiện gì? Con em tốt, con cháu 

tốt. Con em tốt, con cháu tốt cũng là thành tựu từ trong 

bồi  dưỡng  giáo  dục.  Nếu  như  không  dày  công  bồi 

dưỡng thì cũng không thể làm được. Cho nên, cha mẹ 

hiền minh thì nhất định yêu cầu con cái tiếp nhận nền 

giáo dục tốt nhất. Ngày nay những người làm cha mẹ 

không phải không có cái tâm này, nhưng mà quan niệm 

của chúng ta sai lầm rồi. Ngày nay chúng ta tiếp nhận 

nền giáo dục khoa học k  thuật, nền giáo dục chủ nghĩa 

công  lợi.  Nền  giáo  dục  này  không  thể  chăm  lo  việc 

nhà.  Vào  thời  xưa,  người  thế  hệ  trước  lấy  giáo  dục 

Thánh Hiền để bồi dưỡng con em. Cái đặc sắc thứ nhất 

của  giáo  dục  Thánh  Hiền  là  khiến  chúng  ta  hiểu  rõ 

quan hệ giữa người với người. Đây là tri thức lớn, là trí 

tuệ cao cấp. 

Người với người rốt cuộc là quan hệ gì vậy? Nói đến 

điểm  cuối  cùng,  người  với  người  là  quan  hệ  một  thể. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

383  

Đạo l  này, sự thật này có ai biết? Ngày nay chúng ta 

nói ra, người ta nghe xong sẽ lớn tiếng cười to, sẽ nói 

đầu óc của chúng ta có vấn đề, đúng như lời mà Lão Tử 

đã nói:  “Kẻ hạ sĩ nghe nói đạo thì cười to, không cười 

 thì  không  đủ  để  gọi  là  đạo” .  Đạo  l   này,  Nho  gia  và 

Đạo gia có nói đến, nhưng mà nói tường tận nhất là ở 

trong   inh  luận  Đại  Thừa  của  nhà  Phật.  Trong   inh 

Phật  nói  với  chúng  ta:   “Tất  cả  chúng  sanh  trong  hư 

 không pháp giới với ta là một thể” . Đại Thánh đại Hiền 

khi  nhìn  thấy  tất  cả  chúng  sanh  tâm  hạnh  lương  thiện, 

hạnh phúc m  mãn thì rất hoan hỷ; khi nhìn thấy chúng 

sanh  tạo  nghiệp  đang  thọ  khổ báo  thì  đau  lòng,  rơi  lệ. 

Đây  là  tâm  nhân  từ,  là  sự  bộc  lộ  của  chân  tình.  Chân 

tình không phải tình cảm,  mà là tánh  tình.  ã hội xưa 

Trung  Quốc  thường  nói  “tánh  tình  trung  nhân”,  không 

phải nói cảm tình trung nhân. Cảm tình trung nhân biến 

hóa  vô  thường,  còn  tánh  tình  trung  nhân  ở  trong  Phật 

pháp là Phật Bồ Tát. Các  Ngài biết được  chân thị phi, 

chân tà chánh, chân lợi hại. Việc  mà các Ngài hành là 

đạo, là nghĩa, nhà Nho gọi là “đạo - đức - nhân - nghĩa - 

lễ”.  Ở  trong  tình  cảm  không  có  những  điều  này.  Nếu 

như tình cảm thuận với “đạo - đức - nhân - nghĩa - lễ”, 

không trái lại với “đạo - đức - nhân - nghĩa - lễ” thì tình 

cảm này chính là tánh tình. Ở trong giáo dục xã hội hiện 

nay,  người  biết  về  điều  này  không  nhiều,  người  giảng 

những điều này thì càng ít hơn. Đại chúng thông thường 

cho rằng cách nói này là lạc hậu, lỗi thời. Tôi nghe thấy 

những  lời  này  cũng  gật  đầu,  nói:   “Không  sai!  Là  lạc 

 hậu rồi, là lỗi thời rồi!” . Tại sao vậy? Ngày nay chúng 



384 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

ta đem những đường lối tư tưởng của thời đại thái bình, 

tư tưởng  của thiên  hạ đại trị này vứt  bỏ hết, tạo thành 

kết quả là thế giới loạn động, tai nạn biến dị sẽ diễn biến 

không  cách  gì  tưởng  tượng  nổi,  toàn  bộ  xã  hội  loài 

người phải chịu khổ nạn cực lớn. 

Chúng ta nhìn thấy từ trong tư liệu thông tin, hiện nay 

tần  số  tai  nạn  mỗi  năm  một  nhiều  hơn,  mỗi  lần  một 

nghiêm trọng hơn. Chúng ta nghe thấy, nhìn thấy rồi, chỉ 

còn hoang mang sợ hãi, xử l  không kịp, chẳng biết làm 

sao,  cho  rằng  đây  là  tai  họa  tự  nhiên.  Tai  họa  tự  nhiên 

hình thành như thế nào vậy? Tại sao lại có những tai họa 

này? Những tai họa này có thể tiêu trừ được không, có 

thể tránh được không? Thánh nhân thế xuất thế gian đều 

trả lời là khẳng định”. Có một số nhà tiên tri phương tây 

đã nói một câu kết luận:  “Chúng ta có phải tiếp nhận tai 

 nạn này hay không, đó vẫn là do hành vi của mình quyết 

 định” . Lời kết luận này là chính xác, thế nhưng họ chưa 

nói được đạo l  tại sao hành vi của chúng ta có thể quyết 

định tai nạn có phát sinh hay không, đạo l  này họ chưa 

nói  minh bạch.  Đạo  l   này,  nhà Phật  thường nói:   “Duy 

 tâm sở hiện, duy thức sở biến” ; lại nói:  “Tất cả pháp từ 

 tâm tưởng sanh” . Nếu như chúng ta thật sự hiểu rõ đạo 

l  này thì biết được khởi tâm động niệm của chúng ta có 

thể  thay  đổi  hoàn  cảnh.  Hoàn  cảnh  là  y  báo.  Y  báo 

chuyển theo chánh báo. 

Cách  chuyển  như  thế  nào  vậy?  Triệt  để  sám  hối, 

thật  sự  quay  đầu  thì  mới  được  cứu.  Nếu  như  chỉ  sám 

hối ở ngoài cửa miệng thì chẳng có ích gì. Sau khi thật 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

385  

tâm sám hối thì hành vi, ngôn ngữ của bạn sẽ quay đầu, 

sẽ hồi tâm hướng thiện một cách rất tự nhiên. Từ nay 

về sau dùng tâm thuần thiện để đối nhân tiếp vật; dùng 

tâm thuần yêu người,  yêu vật để đối nhân xử thế tiếp 

vật; dùng tâm vô điều kiện, tâm vô tư, tâm không mong 

cầu bất k  sự báo đáp nào, tận tâm tận lực bố thí cúng 

dường tất cả chúng sanh. Như vậy mới gọi là chân sám 

hối,  đây  mới  gọi  là  thật  sự  quay  đầu.  Một  người  sám 

hối thì một người được cứu, hai người sám hối thì hai 

người  được  cứu.   hông  nên  cho  rằng  chỉ  một  người 

chân chánh sám hối thì tác dụng rất yếu kém. Nghiêu 

Thuấn năm ấy cũng là một người. Vấn đề là bạn có tâm 

chân thành hay không? Tâm chân thành tự nhiên có thể 

cảm được người. 

Người tạo ác cũng có Phật tánh, cũng có lương tâm. 

Phật tánh của họ, lương tâm của họ chỉ bị mê hoặc bởi 

vật  dục,  bị  chướng  bởi  tập  khí  phiền  não.  Chúng  ta 

dùng  tâm  thiện,  tâm  thương  yêu  chân  thành  cúng 

dường bố thí vô tư để đối xử họ.  hi mới tiếp xúc, họ 

sẽ hoài nghi  “Tại sao anh đối với tôi tốt như vậy?  nh 

 có ý đồ gì?” , họ vẫn phải phòng bị cẩn thận. Thời gian 

lâu, dần dần họ nhận ra bạn không có   đồ gì đối với 

họ  thì  họ  sẽ  cảm  động.  Đạo  của  Nghiêu  Thuấn,  động 

cơ là ở chỗ này. Chư Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian, 

động cơ cũng ở chỗ này. Chúng sanh có cảm, Phật Bồ 

Tát liền có ứng. Tại sao họ đến ứng, chúng ta phải hiểu 

rõ. Từ đó cho thấy, phong tục đạo đức xã hội đã bị hủy 

hoại rồi. Một niệm khi tình huống chưa xảy ra là gì? Là 



386 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

chúng ta chưa có quan tâm đối với con em. Đặc biệt là 

ở xã hội hiện đại, cha mẹ yêu thương con cái, nhưng họ 

không  quan  tâm  con  cái.  Bản  thân  họ  bận  bịu  công 

việc,  bận  bịu  việc  xã  giao,  cho  nên  thuê  người  làm 

công  đến  chăm  lo  con  cái  của  mình.  Người  làm  công 

làm tròn trách nhiệm chăm lo, nhưng chắc chắn không 

bằng một phần tâm thương yêu của người làm cha mẹ 

đối với con cái của mình, cho nên cái nhân thương yêu 

của thế hệ tiếp đó bị coi thường, bị vứt bỏ. Con cái từ 

nhỏ không có được sự chăm lo của tình thân, nên sau 

khi lớn lên mới bất hiếu, mới phản nghịch. Nhân phẩm, 

nội tâm của chúng bị ô nhiễm, nên đã tạo thành tai nạn 

to  lớn  cho  xã  hội.  Cho  nên  thế  gian  ngày  nay,  nguồn 

gốc  của  thiên  tai  nhân  họa  ở  đâu  vậy?  Chúng  ta  phải 

nghiên  cứu  thảo  luận  thật  k ,  phải  tìm  cho  ra  nó. 

Nguồn gốc đó đều ở giáo dục, đặc biệt là giáo dục thời 

niên thiếu. Cổ nhân hiểu rõ đạo l  này, biết sự đáng sợ 

của nhân quả, cho nên đối với việc nuôi dạy trẻ thơ, tất 

cả  là  toàn  tâm  toàn  lực,  xem  đó  là  việc  lớn  hàng  đầu 

của đời người phải làm. 

Ở Trung Quốc, từ xưa đến nay là tổ tổ truyền nhau, 

cho nên mấy ngàn năm nay, quốc gia dân tộc này vẫn 

không bị diệt vong. Đạo l  gì vậy? Quyết không phải là 

may  mắn,  mà  đó  là  được  lợi  từ  nền  giáo  dục  của  cổ 

Thánh tiên Hiền. Thời hiện đại này, tại sao Trung Quốc 

suy yếu như vậy? Chính là trong một vài trăm năm gần 

đây, chúng ta đã dần dần đánh mất đi nền giáo dục của 

cổ  Thánh  tiên  Hiền;  một  mực  sính  ngoại,  ham  thích 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

387  

nước  ngoài,  bảo  rằng  mặt  trăng  của  ngoại  quốc  tròn 

hơn  mặt  trăng  Trung  Quốc.  Ngu  muội  đến  mức  này, 

cho  nên  người  thế  hệ  này  mới  sống  vất  vả  như  vậy, 

chịu nhiều tai nạn như vậy. Hiện nay tai nạn nhiều hơn, 

lại nghiêm trọng hơn; nạn nước, nạn lửa, nạn gió, động 

đất,  tai  họa  thiên  nhiên  không  có  cách  gì  phòng  ngự. 

Những  tai  họa  này  do  đâu  mà  có  vậy?  Phật  nói  cho 

chúng  ta  biết,  nạn  nước  do  tâm  tham  mà  ra,  chúng  ta 

đem tâm tham đoạn trừ thì nạn nước sẽ không còn nữa; 

nạn lửa do tâm sân hận mà có, chiến tranh là thuộc về 

nạn lửa, chiến tranh phát sinh từ tâm sân hận; nạn gió 

phát  sinh  từ  tâm  ngu  si;  động  đất  sinh  ra  từ  tâm  bất 

bình. Nếu như mọi người đều biết tu tâm “thanh tịnh, 

bình  đẳng,  giác”  thì  những  tai  nạn  này  sẽ  không  còn 

nữa, hoặc dù có tai nạn thì cũng vô cùng nhẹ, sẽ không 

tạo thành tổn hại. Lời nói này ai có thể tin được? Nếu 

không phải người thâm nhập  inh tạng, người thật sự 

rõ  l   thì  khi  bạn  nói  với  họ,  họ  sẽ  nói  là  bạn  nói  lời 

điên  rồ,  bạn  là  mê  tín,  không  có  chứng  cứ  khoa  học. 

Cho  nên  chỉ  có  người  thâm  nhập   inh  tạng,  tâm  địa 

thanh  tịnh,  nghe  thấy  lời  nói  này  mới  gật  đầu,  khẳng 

định là có đạo l . 

Tôi đã nói qua với tất cả đồng học, chúng ta khoác 

lên người chiếc áo Cà-sa này, làm đệ tử của Phật, vậy 

thì việc chúng ta phải làm là gì? Sứ mệnh của chúng ta 

là  gì?  Nếu  như  không  thể  nghiêm  túc  nỗ  lực  hoàn 

thành sứ mạng chỉ dạy của Phật Đà, thì chính là điều 

mà  cổ  nhân  gọi  là   “dưới  áo  Cà-sa  mất  thân  người”. 



388 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

 “Dưới  áo  Cà-sa  mất  thân  người”   thì  đi  về  đâu  vậy? 

Đều đi đến địa ngục. Cho nên Tổ sư Đại đức là người 

sáng  tỏ,  tại  sao  không  khuyên  người  xuất  gia  vậy? 

huyên  người xuất  gia  thì  dễ,  nhưng  nếu  người  xuất 

gia  này  không  thể  hoàn  thành  sứ  mệnh  chỉ  dạy  của 

Phật Đà, thì chẳng phải bạn đã đưa họ đi vào địa ngục 

rồi sao?  hông xuất gia thì chưa chắc bị đọa địa ngục, 

nhưng xuất gia là chắc chắn đọa địa ngục. Trong ngạn 

ngữ có nói:  “Trước cửa địa ngục tăng đạo nhiều” , lời 

nói này không phải không có đạo l . Cho nên, người 

đã xuất gia thì nhất định phải nghiêm túc học tập cho 

thật đàng hoàng, đem lời giáo huấn của Phật giới thiệu 

cho tất cả đại chúng, vì tất cả đại chúng mà giảng rõ 

ràng,  nói  minh  bạch.  Hơn  nữa,  bản  thân  còn  phải 

nghiêm túc, nỗ lực y giáo phụng hành. Như vậy mới là 

đệ  tử  tốt  của  Phật,  mới  đích  thực  là  thầy  dẫn  đường 

của trời người. 

24Mấy ngày nay, chúng ta đã giảng hai chữ  “trung 

hiếu”. Hai chữ này làm sao thực hiện và hình thức thực 

hiện  như  thế  nào?  Ở  trong  pháp  thế  gian,   hổng  Lão 

Phu Tử thực hiện rồi, Mạnh Phu Tử cũng thực hiện rồi. 

Tâm hạnh cả đời của các Ngài chính là cách thức thực 

hiện.  Ở  trong  Phật  pháp,  chư  Phật  Như  Lai  thực  hiện 

rồi, chư đại Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác cũng thực 

hiện rồi. Hình tượng của các Ngài cũng chính là cách 

thức thực hiện chân thật. 



24 Bắt đầu đĩa 24 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

389  

Chúng  ta  học  Phật  thì  phải  biết,  Phật  giáo  là  giáo 

dục Thánh Hiền. Mục đích học Phật của chúng ta chính 

là học làm Thánh nhân, học làm Hiền nhân, dùng thuật 

ngữ của Phật pháp để nói là học làm Phật, học làm Bồ 

Tát.  Phật  Bồ  Tát  là  người  chí  thiện.  Nhà  Nho  nói: 

 “Dừng nơi chí thiện” , bốn chữ này chư Phật Như Lai 

thật sự làm được cứu cánh viên mãn. 

 “Chí thiện”  là sự bộc lộ của tánh đức viên mãn. Hay 

nói  cách  khác,  chúng  ta  cần  phải  làm  một  người  chí 

thiện,  chúng  ta  cần  phải  làm  Phật,  làm  Bồ  Tát.  Làm 

Phật, làm Bồ Tát, đối với tất cả chúng sanh mà nói, đó 

là đạo l  muôn đời. Chúng ta hiện nay là phàm phu, đã 

mê mất tự tánh, nhất là sinh vào thời đại hiện nay, khổ 

nạn quá nhiều rồi. Sự đày đọa của những khổ nạn này 

đối với con người dĩ nhiên là đáng kinh sợ, nhưng cũng 

có thể khiến phàm phu tỉnh giác. Một gậy này đã đánh 

thức chúng ta. Sau khi tỉnh dậy rồi thì chúng ta mới chịu 

quay  đầu.  Người  thật  sự  quay  đầu,  triệt  để  quay  đầu, 

khôi phục lại bản tánh của mình thì chính là Phật, chính 

là Bồ Tát, chính là đại Thánh đại Hiền mà nhà Nho gọi. 

hi chúng ta khởi tâm động niệm, hành vi sinh hoạt, 

đối nhân xử thế tiếp vật, phải thường xuyên nghĩ những 

việc nào là nên làm, những việc nào là không nên làm. 

Bạn  có  thể  làm  rõ  ràng,  làm  sáng  tỏ  việc  nên  làm  và 

không nên làm thì bạn sẽ không còn mê hoặc điên đảo. 

Trí tuệ bạn đã mở, bạn tu học làm người, công phu tự 

nhiên sẽ đắc lực. Đây chính là phân biệt chân - vọng mà 

ở trong giáo huấn Phật pháp thường nói. 



390 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

“Chân - Vọng”. Chân là điều chúng ta nên làm, hư 

vọng là điều không nên làm. 

“Chánh - Tà”. Chánh là điều chúng ta cần phải làm, 

tà là điều không nên làm. 

“Thị - Phi”. Thị là điều nên làm, phi là điều không 

nên làm. 

“Thiện -  c”. Thiện thì nên làm, ác thì không nên 

làm. 

“Lợi - Hại”. Lợi thì nên làm, hại thì không nên làm. 

Sự “lợi - hại” này không phải đối với bản thân. Thế 

gian có rất nhiều người học Phật xem lợi hại là lợi hại 

của cá nhân mình. Điều này là sai rồi! Sự “lợi-hại” này 

là nói có lợi hay là có hại đối với xã hội, có lợi hay là 

có hại đối với quốc gia, có lợi hay là có hại đối với tất 

cả  chúng  sanh,  chứ  không  phải  là  lợi  hay  hại  đối  với 

bản  thân.  Nếu  như  cái  lợi  hại  này  là  nói  đối  với  bản 

thân là sai rồi, đó không phải Phật pháp, mà đó là pháp 

luân hồi. “Lợi - hại” là như vậy thì bốn cặp đối nói phía 

trước  cũng  là  như thế.  Chân  vọng không phải nói đối 

với mình, tà chánh cũng không phải nói đối với mình, 

thị phi, thiện ác cũng đều không phải nói đối với mình. 

Bạn từ chỗ này đem   nghĩ chuyển trở lại thì bạn đã có 

thể học Phật rồi. Nếu như đem những tà chánh, thị phi, 

thiện  ác,  lợi  hại  này  thảy  đều  lấy  bản  thân  làm  tiêu 

chuẩn thì bạn vẫn là phàm phu, bạn có học như thế nào 

cũng không thể thoát khỏi lục đạo luân hồi. Nếu không 

thể thoát khỏi lục đạo luân hồi thì chắc chắn là đọa ba 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

391  

đường ác. Phật nói rất rõ ràng và mọi người chúng ta 

cũng đều hiểu rõ. Chúng sanh trong lục đạo, thời gian ở 

ba đường ác thì dài, còn thời gian ở ba đường thiện thì 

ngắn. Tôi thường nói (trong  inh điển Phật cũng có ví 

dụ này), chúng ta đến ba đường thiện cũng giống như 

là nghỉ phép đi tham quan du lịch vậy. Đọa ba đường 

ác là bạn lại trở về quê hương rồi. Quê nhà của chúng 

sanh  lục  đạo  là  ba  đường  ác.  Phật  ở  trong   inh  tuy 

thường hay nói, nhưng có  mấy ai xem  lời Phật nói là 

quan trọng đâu? Nếu như thật sự xem lời giáo huấn của 

Phật là quan trọng thì họ sẽ tha thiết nỗ lực, tìm đủ mọi 

cách thoát khỏi luân hồi. Thế nhưng họ không có xem 

lời giáo huấn của Phật là quan trọng, nghe như gió thổi 

ngoài  tai,  nghe  xong  liền  quên  mất,  vẫn  cứ  làm  xằng 

làm bậy, vẫn cứ làm chuyện luân hồi lục đạo. Phật Bồ 

Tát  quả  thực  từ  bi  đến  cực  điểm.  Chúng  ta  là  người 

phản nghịch, ngoan cố như vậy, nhưng Phật không hề 

từ bỏ chúng ta, đời đời kiếp kiếp vẫn ở bên cạnh nhắc 

nhở chúng ta, gợi   cho chúng ta, nhắc đi nhắc lại chỉ 

dạy chúng ta vô số lần. Ân đức của Phật, cha mẹ cũng 

không thể sánh bằng. Ân đức của cha mẹ đối với chúng 

ta là chỉ một đời, còn ân đức của Phật Bồ Tát đối với 

chúng ta là đời đời kiếp kiếp; vô lượng kiếp đến nay, 

các Ngài vĩnh viễn không bỏ chúng ta. 

Chúng ta phải làm thế nào thực hiện lời giáo huấn 

từ  bi  của  Phật  Bồ  Tát?  Tôi  giảng  đến  hai  chữ  “trung 

hiếu”,  tôi  đem  nội  hàm  phạm  vi  của  hai  chữ  này  bao 

gồm toàn bộ Phật pháp, chính là pháp môn đại tổng trì 



392 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

mà nhà Phật nói. Phật Bồ Tát dạy chúng ta không có gì 

khác  là  dạy  trung,  dạy  hiếu  mà  thôi.  Thiên   inh  vạn 

luận đều không lìa hai chữ này. Trung là trung đạo đệ 

nhất nghĩa đế. Hiếu là chân tướng của vũ trụ nhân sinh, 

là  thực  tướng  các  pháp.  Thực  tướng  là  gì  vậy?  Hư 

không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  là  một  thể,  đây  là 

thực tướng. Từ tâm  tánh, l  thể lưu  xuất ra từ bi, lưu 

xuất  ra  bác  ái.  Hai  chữ  “bác  ái”  là  xuất  phát  từ  trong 

“ inh  Vô  Lượng  Thọ”  mà  quý  vị  đã  đọc,     nghĩa  là 

tâm thương yêu thanh tịnh - bình đẳng, tâm thương yêu 

thuần  nhất.  Phật  dạy  chúng  ta  dùng  tâm  thuần  thiện, 

tâm thương yêu thanh tịnh - bình đẳng yêu thương mọi 

người, yêu thương tất cả vật. 

Nền giáo dục của nhà Nho chỉ dạy chúng ta có ba 

việc. 

-  Thứ  nhất  là  dạy  chúng  ta  hiểu  rõ  mối  quan  hệ 

giữa người với người. Đây chính là giáo dục luân lý. 

-  Thứ hai là dạy chúng ta hiểu rõ mối quan hệ giữa 

người với đại tự nhiên. 

-  Thứ  ba  là  dạy  chúng  ta  mối  quan  hệ  giữa  người 

với trời đất quỷ thần. 

Nền  giáo  dục  Phật  pháp  cũng  dạy  ba  việc  này, 

nhưng phạm vi lớn hơn so với nhà Nho. Phạm vi dạy 

học  của  nhà  Phật  là  hư  không  pháp  giới,  quá  khứ  vô 

thỉ, vị lai vô chung, thật sự danh tiếng đúng với thực tế, 

rộng  lớn  tinh  thâm.  Đây  là  nền  giáo  dục  xứng  tánh, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

393  

giáo  huấn  chân  thật,  quy  kết  ở  hai  chữ  “trung  hiếu” 

này.  Nhà  Nho  dạy  chúng  ta  dùng  “trung”,  đạo  trung 

dung,  trung  hòa.  Phật  pháp  dạy  chúng  ta  dùng  trung, 

Bồ  Tát  dùng  “trung  đạo  đệ  nhất  nghĩa  đế”.  Chúng  ta 

đến  Bắc   inh  tham  quan  du  lịch,  thử  xem  Cố  Cung. 

Trong  Cố  Cung  có  ba  công  trình  kiến  trúc  chủ  yếu. 

Công  trình  kiến  trúc  thứ  nhất  là  “Điện  Thái  Hòa”. 

Công  trình  kiến  trúc  thứ  hai  là  “Điện  Trung  Hòa”. 

Công  trình  kiến  trúc  thứ  ba  là  “Điện  Bảo  Hòa”.  Thái 

hòa là “hiếu”. Trung hòa với bảo hòa là “trung”. Trung 

hòa  là  dạy  bạn  dùng  trung,  còn  bảo  hòa  là  dạy  bạn 

không  được  đánh  mất  “dùng  trung”.  Ba  đại  điện  này 

đặt  ở  đó,  bức  hoành  treo  ở  chỗ  đó  chẳng  phải  là  dạy 

trung, dạy hiếu sao? 

Vào  thời  xưa,  đế  vương  lấy  gì  để  giáo  hóa  chúng 

sanh,  lấy  gì  để  trị  quốc?  Lấy  “trung  hiếu”  mà  thôi! 

Chúng ta phải thể hội cho được, phải hiểu rõ thái hòa là 

tự tánh, là chân tâm bản tánh; còn trung hòa và bảo hòa 

là  tánh  đức,  là  đức  dụng  của  chân  tánh.  Chúng  ta  mê 

lâu  rồi,  mê  đã  quá  lâu.  Bậc  Thánh  Hiền  có  phương 

pháp  hướng  dẫn  chúng  ta  khôi  phục  tự  tánh.  Phương 

pháp này ở trong nhà Phật gọi là phương tiện thiện xảo, 

dạy chúng ta lễ nhượng. 

Giáo  dục  tiểu  học,  dạy  học  phải  bắt  đầu  từ  nhỏ. 

Trong ngạn ngữ thường nói:  “Tập thành từ nhỏ giống 

 như  bản  tánh,  tập  quen  thành  tự  nhiên” ,  chỉ  dạy 

chúng lúc còn thơ ấu, dần dần khiến chúng hình thành 



394 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

một thói quen, giống như thiên tánh vậy. Cho nên, giáo 

dục nhà Nho là dạy học bắt đầu từ khi người mẹ mang 

thai,  đây  gọi  là  “thai  giáo”.  Tâm  địa  người  mẹ  nhu 

nhuyến,  từ  bi,  chân  thành  thì  sẽ  ảnh  hưởng  thai  nhi. 

Nhất cử nhất động của người mẹ đều như l  như pháp, 

hy vọng đứa bé ở trong thai mẹ hấp thu được không khí 

này. Cho nên, dạy học phải bắt đầu từ thai giáo. Người 

hiện nay không biết đạo l  này, chúng ta nói với họ thì 

họ nói chúng ta là mê tín, là nói đùa. Ở đây có đạo l  

lớn trong đó, nhưng người ngày nay  không tin đạo l  

này, họ chỉ tin khoa học. Khoa học là đạo nhỏ. Đạo nhỏ 

không  thể  giải  quyết  vấn  đề,  đạo  nhỏ  chỉ  làm  vấn  đề 

thêm  phức  tạp,  làm  vấn  đề  hỏng  thêm  thôi.  Hiện  đại 

khoa  học  k   thuật  phát  triển  mang  đến  cho  xã  hội 

những  hiện  tượng  này.  Quí  vị  tận  mắt  nhìn  thấy,  tự 

mình  thể  hội  được.  Chỉ  có  đạo  lớn  mới  có  thể  giải 

quyết được vấn đề. 

Từ nhỏ bạn đã được học lễ nhượng (lễ là phép tắc). 

Bước vào xã hội, bất kể ở trong đời sống, trong công 

việc,  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật,  bạn  phải  biết  nhẫn 

nhượng.  Đến  khi  đức  hạnh  của  bạn  có  thành  tựu,  sự 

nghiệp của bạn có thành tựu rồi, bạn ở vào địa vị lãnh 

đạo trong xã hội, bậc Thánh Hiền dạy bạn phải khiêm 

nhường, khiêm tốn. Nhường không phải là vì bản thân, 

mà tất cả nhường là vì người khác. Đây là ba giai đoạn 

của đời người. Ba giai đoạn đều là nhường người khác. 

Bạn phải biết, nhường là tánh đức của chúng ta, là đức 

hạnh  tốt  đẹp.  Bạn  phải  ứng  dụng  nó  vào  thực  tiễn. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

395  

Hành nhượng này, cả đời nhường người khác, làm nên 

tấm gương tốt cho xã hội. 

Hiện nay xã hội cạnh tranh, đánh nhau vỡ đầu, chảy 

máu.  Người  tranh  với  người,  đoàn  thể  tranh  với  đoàn 

thể, nước này tranh với nước khác thì thế giới này làm 

gì có tốt lành hòa mục, làm gì có thái bình? Chúng tôi 

thường nói, trong Phật pháp, nếu muốn làm thầy, làm 

người mẫu mực, làm tấm gương tốt cho xã hội thì phải 

bắt  đầu  làm  từ  “nhường”,  tất  cả  việc  tốt  đều  nhường 

cho  người khác.  Chúng  ta  nỗ  lực  làm,  hy  vọng  người 

khác sau khi nhìn thấy rồi thì sẽ giác ngộ, sẽ quay đầu. 

Chúng ta làm rồi  mà họ vẫn chưa giác ngộ, vẫn chưa 

quay đầu; chúng ta thấy không có hiệu quả nên không 

làm nữa, buông xuôi, vậy là chúng ta sai rồi, mê hoặc 

rồi.  Chúng  ta  làm,  họ  chưa  có  giác  ngộ,  không  chịu 

quay  đầu  là  chúng  ta  làm  vẫn  chưa  đủ,  chúng  ta  làm 

chưa triệt để, nên chưa thể cảm hóa  được họ. Tại sao 

Thuấn có thể cảm hóa được cha mẹ của ông, cảm hóa 

được anh em của ông, cảm hóa được bà con xóm giềng 

của  ông  và  cảm  hóa  được  cả  một  quốc  gia?  Các  bạn 

thử nghĩ xem, có phải là từ nhỏ ông đã học lễ nhượng, 

nhẫn  nhượng,  khiêm  nhượng  không?  Bạn  muốn  thực 

hiện  “trung  hiếu”  mà  bạn  không  biết  nhượng  thì  hai 

chữ này bạn sẽ không thể làm được. Tôi còn nhớ, trước 

đây  tôi  đã  từng  dùng  một  chuyên  đề  để  giảng  ba  chữ 

“Quân - Thân - Sư”. Tôi đã nói rất nhiều về đề tài này, 

đây nhà Nho gọi là làm vua, làm thân, làm thầy. Vua là 

lãnh  đạo  họ.  Thân  là  yêu  thương  họ,  bồi  dưỡng  họ. 



396 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Thầy là chỉ dạy họ. Chúng ta ở trong xã hội, mỗi người 

bất luận sống đời sống như thế nào, bất kể làm ngành 

nghề nào, đều đầy đủ ba thân phận “quân - thân - sư” 

này.  Ba  chữ  này  ứng  dụng  cũng  đều  ở  hành  nhượng, 

biết nhượng, nhất là danh vọng lợi dưỡng, ngũ dục lục 

trần  là  những  thứ  mà  tất  cả  chúng  sanh  đều  tham  ái, 

đều tranh giành. Chúng ta phải tùy bệnh cho thuốc, từ 

chỗ này học nhẫn nhượng, học khiêm nhượng. 

Hôm nay tôi nói với mọi người ứng dụng trung hiếu 

chú  trọng  ở  “nhượng”;  lễ  nhượng,  nhẫn  nhượng  và 

khiêm nhượng. 

 

Điều  quan  trọng  nhất  trong  nền  giáo  dục  của  nhà 

Phật  là  phải  dạy  người  nhận  thức  tự  tánh.  Tự  tánh 

chính là chân tâm của ta, chính là bản lai diện mục mà 

Thiền tông đã nói, hay nói cách khác, tự tánh là cái ta 

đích thực. Người mà nhận thức rõ ràng, hiểu minh bạch 

sự việc này thì được gọi là Phật, họ đã thành Phật, họ 

đã chứng quả. Chứng là chứng minh chân tướng sự thật 

này. Sự việc này, đối với phàm phu mà nói, quả thật có 

mức độ khó khăn tương đối. Sự hình thành mức độ khó 

khăn  là  do  mê  hoặc  vô  lượng  kiếp  đến  nay,  đời  đời 

kiếp kiếp tích lũy ảo tưởng, không có cách gì một lúc 

đem nó xả sạch được. Cho nên, tuy Phật Tổ giảng rất 

rõ  ràng,  rất  minh  bạch,  chúng  ta  nghe  xong  cũng  biết 

gật đầu, cũng cảm thấy rất hay, nhưng mà ở trong cảnh 

giới  vẫn  không  thể  chuyển  được.  Chúng  ta  không  thể 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

397  

minh tâm kiến tánh, không thể một đời này thành tựu, 

mấu chốt chính là ở chỗ này. Do đó, trong việc dạy học 

thì “giải” và “hành” nhất định phải coi trọng như nhau. 

Đại  Sư  Thanh  Lương  nói  rất  hay:   “Có  giải  mà 

 không  hành  thì  tăng  trưởng  tà  kiến.  Có  hành  mà 

 không giải thì tăng trưởng vô minh” . Đây là lời nói từ 

chân tâm của người từng trải tu học. Chúng ta hiện nay 

tu học, vấn đề cũng xảy ra ở chỗ này. Nhiều người rất 

dụng  công  tu  hành,  nhưng  đối  với  giáo  l   thì  không 

hiểu rõ, đối với chân tướng của vũ trụ nhân sinh thì vẫn 

cứ mê hoặc điên đảo; tự mình cảm thấy tu rất khá, giữ 

giới  cũng  rất  tốt,  cũng  có  thể  tu  định,  công  phu  của 

định  cũng  không  tồi,  nhưng  thị  phi,  nhân  ngã,  tham  - 

sân - si - mạn vẫn cứ không chịu buông xả, cho nên vẫn 

có  chướng  ngại  rất  lớn,  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác” 

vẫn  không  thể  đạt  được.  Một  số  người  khác  thì  trên 

giáo  l   rất  sốt  sắng  hạ  công  phu  nghiên  cứu,  cũng 

tương đối thông đạt hiểu rõ, cũng có thể giảng làm hoa 

trời rơi rụng, mà tập khí phiền não vẫn không thể đoạn 

sạch. Vấn đề ở chỗ nào vậy? Đây là do lệch ở một bên. 

Tu hành phải dùng “trung”, nhà Phật nói là “trung 

đạo”. Trung là gì vậy? Trung là không lệch về bên nào 

cả.  Giải  - hành tương ưng thì chính là trung đạo; giải 

giúp cho hành, hành giúp cho giải. Cổ nhân tỉ dụ, giống 

như chim có đôi cánh thì mới bay được, xe có hai bánh 

thì mới chạy được; một bánh thì không thể chạy, một 

cánh thì không thể bay. Đạo l  này rất rõ ràng. 



398 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

“Giải”  là  thấy  rõ.  Thấy  rõ  chính  là  minh  bạch. 

“Hành”  là  buông  xả.  Quí  vị  nhất  định  phải  hiểu  rõ. 

Chúng  ta  nói  trì  giới  cũng  tốt,  trì  giới  là  pháp  hành, 

tham  thiền  là  pháp  hành,  niệm  Phật  là  pháp  hành, 

chúng ta làm rất tốt, nhưng mà tập khí phiền não không 

buông xả thì loại pháp hành này là ở ngoài da, cũng có 

thể được một chút lợi ích, nhưng là phước báo hữu lậu 

trong tam giới. Sao gọi là “hữu lậu”? Bởi vì phiền não 

bạn  chưa  đoạn,  phiền  não  là  lậu.  Trong  công  phu  tu 

hành  của  bạn  vẫn  còn  xen  tạp  phiền  não,  cho  nên  đã 

biến nó thành phước báo rồi. 

ưa  nay  những  bậc  Tổ  sư  Đại  đức  dạy  người  tu 

hành phải chú trọng ở thực chất. Thực chất là bề ngoài 

làm như pháp, nội tâm thanh tịnh, vạn duyên buông xả, 

không  nhiễm  mảy  bụi.  Công  phu  này  phải  hiểu  cho 

thấu  triệt  mới  có  thể  làm  được.  Vì  thế  Phật  Thích  Ca 

Mâu  Ni  năm  xưa  còn  tại  thế,  giảng   inh  thuyết  pháp 

49  năm,  trong  giải  có  hành.  Giải  với  hành  là  một  sự 

việc, không phải hai sự việc. Chúng ta hiện nay phiền 

phức chính là chia giải và hành thành hai sự việc khác 

nhau; ở trong giải không có hành, trong hành không có 

giải. Thế Tôn dạy học là trong giải có hành, trong hành 

có  giải.  Trong  hành  có  giải  là  giống  như  Ngài  Huệ 

Năng  đã  nói:   “Trong  tâm  đệ  tử  thường  sanh  trí  tuệ” , 

đó là trong hành  có giải, cho nên thường sanh trí tuệ. 

Trong giải có hành là tùy văn nhập quán, y theo  inh 

điển  mà  thay  đổi  tư  tưởng  quan  niệm  của  mình.  Đọc 

inh,  trong   inh  này  không  phải  tư  tưởng,  kiến  giải 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

399  

của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  chúng  ta  đọc  tới  đâu  thì 

thay đổi tới đó, trong tâm xảy ra thay đổi, biến thành tư 

tưởng  kiến  giải  của  chính  chúng  ta  thì  đây  là  tùy  văn 

nhập  quán.  Phương  pháp  này  chính  là  thực  thi  trung 

đạo. Trung là nhân. Chúng ta phải hành trung, phải noi 

theo sự dùng trung của chư Phật Bồ Tát, các Ngài đều 

biết dùng trung. Trung là chân tâm, dùng chân tâm thì 

một mảy may tà lệch cũng không có, được quả là hòa. 

Chúng  ta  ngày  nay  giảng  “lục  hòa  kính”,  hằng 

ngày đề xướng lục hòa kính nhưng tại sao mọi người 

lại  bất  hòa?  Vì  lục  hòa  kính  chỉ  nói  trên  cửa  miệng 

nhưng không thể làm được. Đây là do không biết dùng 

trung. Mỗi người chúng ta đều dùng trung thì tự nhiên 

sẽ hòa ngay. Điều thứ nhất, “kiến giải hòa mục”. Đây 

là nhân tố cơ bản nhất của chung sống hòa mục. Cách 

nghĩ,  cánh  nhìn  đều  giống  nhau  thì  còn  có  vấn  đề  gì 

không  giải  quyết  được?  “Giới  hòa  đồng  tu”,  đương 

nhiên mọi người tuân thủ giới luật rồi. “Thân đồng trụ, 

khẩu  vô  tranh,     đồng  duyệt,  lợi  đồng  quân”  làm  dễ 

dàng,  tất  cả  đều  làm  được.  Cái  khó nhất  là  gì?  Là tư 

tưởng tri kiến, mỗi người có một cách nghĩ, mỗi người 

có  một  cách  nhìn  thì  sự  việc  này  phiền  phức  rồi,  vì 

vậy  năm  loại  phía  sau  không  thể  hòa  được.  Dùng 

trung thì tư tưởng thuần chánh, “lục hòa” mới có thể 

thực hiện. Dùng trung là nhân, lục hòa là quả. Lục hòa 

lại là nhân, đã vào cảnh giới lục hòa thì tâm mọi người 

đều bình đẳng, hòa bình, người người bình đẳng, pháp 

pháp bình đẳng. 



400 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Trong  “ inh   im  Cang”  nói:   “Pháp  môn  bình 

 đẳng, không có cao thấp” . Bất hòa thì chắc chắn không 

bình  đẳng, hòa  mục  mới  sinh  ra  bình  đẳng.  “Bình”  là 

nhân,  “an”  là  quả.  “Bình  -  An”.  Bạn  muốn  xã  hội  an 

định, thế giới hòa bình, mà bạn bất bình thì làm sao bạn 

có  thể  được  an  định?  Pháp  pháp  bình  đẳng  thì  pháp 

giới  sẽ  an  định.  Đây  là  quan  hệ  tuần  hoàn  của  nhân 

quả.  Sau  khi  pháp  pháp  bình  đẳng  rồi  thì  đây  lại  là 

“nhân”, phía sau lại sinh ra một hiệu quả là “lạc”, đây 

là lạc chân chánh. 

Nhà  Phật  dạy  người,  mục  tiêu  dạy  học  là  lìa  khổ 

được vui, cho nên muốn thật sự khiến tất cả chúng sanh 

được an lạc thì bốn chữ phía trước này, một chữ chúng 

ta cũng không được bỏ sót. Phải trung, phải hòa, phải 

bình, phải an thì mới có chân lạc. Nếu không làm được 

bốn  chữ  phía  trước,  thì  như  cách  nói  hưởng  lạc  của 

người hiện nay là  hút heroin, là chích  mocfin, là kích 

thích, không phải là chân lạc. Chúng ta ngày nay nhìn 

thấy xã hội có rất nhiều điểm vui chơi, người trẻ tuổi 

đến nơi đó hưởng lạc là ma túy, là hút heroin. Ma túy 

của tinh thần, hút heroin tinh thần, đó là tìm kích thích, 

đâu phải là chân lạc. Chân lạc là bộc lộ ra từ bên trong 

nội  tâm.  Thật  sự  nhân  tố  đứng  đầu  chính  là  bạn  phải 

biết dùng trung. Cái gì là “trung”? Công chính là trung. 

Tư chính là tà lệch. Niệm niệm vì lợi ích chúng sanh, 

lợi  ích  xã  hội,  đây  là  “trung”.  Nói  năng  tạo  tác  vì  xã 

hội, vì nhân dân, vì chúng sanh là bạn dùng “trung”. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

401  

Trong “ inh Lăng Nghiêm”, Tôn giả A Nan sau khi 

khai ngộ, Ngài nói:  “Tương thử thân tâm phụng trần 

 sát” , đây là dùng trung. Sao gọi là “tương thử thân tâm 

phụng trần sát”? Trần sát chính là pháp giới tất cả chúng 

sanh.  Phụng  là  phụng  sự,  dùng  cách  nói  hiện  nay  là 

phục vụ, đem thân, khẩu của ta thuyết pháp. Thân làm 

nên  tấm  gương,  đây  là  vì  tất  cả  chúng  sanh  phục  vụ. 

Tâm là điều mà trong tâm suy nghĩ, điều mà trong tâm 

nghĩ tưởng chẳng qua là vì tất cả chúng sanh phục vụ. 

Đây  là   “tương  thử  thân  tâm  phụng  trần  sát,  thị  tắc 

 danh vi báo Phật ân” . Tại sao phải làm như vậy? Lời 

giáo huấn của Phật hoàn toàn hiểu rõ rồi, thật sự biết hư 

không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  là  một  chỉnh  thể, 

chính là pháp thân thanh tịnh của mình. Hai câu nói này 

của Tôn giả A Nan, quí vị thử xem thật k , đó là người 

chứng được pháp thân rồi, vì nếu chưa chứng pháp thân 

thì không thể nói ra lời này, những   nghĩ, hành vi này 

không  thể  nào  xảy  ra.  Chỉ  có  người  chứng  được  pháp 

thân thì họ mới có tư tưởng này, mới có hành vi này. Họ 

có  thể  làm  như  vậy  là  vì  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh 

hiến thân tâm để phục vụ, không phải Phật Đà cổ vũ họ, 

không phải người khác khuyên bảo họ, mà họ tự động 

phát  tâm.  Từ  chỗ  này  chúng  ta  có  thể  thể  hội  được, 

thành tựu của dạy học, thành tựu của giáo dục Phật Đà 

chính là tự động, tự phát, xả thân vì người, vì nhân dân 

phục vụ, vì xã hội phục vụ, vì tất cả  chúng sanh phục 

vụ. Quí vị thử nghĩ xem, thế xuất thế gian còn có nền 

giáo dục nào có thể sánh với nền giáo dục này? 



402 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Chúng  tôi  đã  giới  thiệu  với  mọi  người,  ở  trong 

“Hạnh Nguyện phẩm” của “Tứ Thập Hoa Nghiêm” có 

hai mươi loại quần thể khác nhau. Hai mươi loại này là 

chỉ  nêu  ra sơ  lược,  vì  trong  mỗi  một  loại có  vô  lượng 

vô biên. Tại sao Phật Đà đặc biệt nêu ra quốc vương là 

một loại, Phật mẫu là một loại, thái tử phi là một loại? 

Ý nghĩa này thì rất sâu. Trong xã hội có rất nhiều các 

ngành  các  nghề,  tại  sao  Ngài  không  nêu  ra  những 

ngành nghề khác mà Ngài lại nêu ra mấy loại này? Vì 

mấy loại này đối với thế đạo nhân tâm có sự ảnh hưởng 

mang tính quyết định; sự thịnh suy của thế đạo, khổ lạc 

của  chúng  sanh  có  quan  hệ  mật  thiết  với  ba  quần  thể 

người này. 

Trong  “Ấn  Quang  Đại  Sư  Văn  Sao”,  từ  đầu  đến 

cuối, có thể nói mỗi bài đều nói đến vấn đề này. Vua là 

người  lãnh  đạo,  là  người  lãnh  đạo  của  mỗi  đoàn  thể, 

người  lãnh  đạo  của  mỗi  tầng  lớp,  cho  nên  lấy  quốc 

vương để đại biểu. Trong một nhà, quốc vương chính 

là  chủ  nhà.  Ở  trường  học,  quốc  vương  chính  là  hiệu 

trưởng. Trong một công ty, quốc vương chính là tổng 

giám  đốc.  Dùng  quốc  vương để  biểu  trưng  cho người 

lãnh  đạo  ở  trong  mỗi  một  đoàn  thể.  Trước  đây  quốc 

vương  gọi  là  thiên  tử,  ngày  nay  người  lãnh  đạo  trong 

đoàn thể nhỏ cũng là mang thân phận thiên tử. Thiên tử 

là cách xưng hô tôn kính nhất đối với người lãnh đạo, 

không phải là ca tụng. Cách xưng hô này là nhắc nhở 

họ  phải  thay  trời  hành  đạo.  Bạn  là  con  của  trời,  bạn 

phải  thay  trời  hành  đạo,  bạn  phải  giữ  thiên  tâm,  bạn 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

403  

phải hành thiên đạo. “Thiên tâm” là gì vậy? Trong sách 

xưa Trung Quốc thường nói:  “Thiên tâm vô tư” .  Nếu 

bạn có tư tâm thì bạn là phàm phu, bạn không phải là 

thiên thần. Người Trung Quốc đối với “thần” có cách 

định nghĩa sau: Người “đại công vô tư” thì gọi là thần. 

Cho  nên  thần  là  người  công  bằng  chính  trực.  Một 

người cả đời công bằng chính trực thì sau khi chết sẽ 

làm thần. Cũng có nói, người thông minh chính trực là 

thần. Thông minh là trí tuệ. Giữ thiên tâm chính là giữ 

tâm  vô  tư,  phần  trước  chúng  ta  có  nói  giữ  tâm  trung 

hiếu, đây là thiên tâm. Hành “thiên đạo”, “thiên đạo” là 

“nhân dân ái vật”, dùng nhân từ đối xử tất cả nhân dân, 

dùng  tâm  thương  yêu  đối  xử  tất  cả  vạn  vật.  Hay  nói 

cách khác, họ có thể thực hiện “trung hiếu” thì đây là 

hành thiên đạo, người này gọi là thiên tử. Tâm của họ 

giống  với  tâm  của  thiên  thần,  thượng  đế;  hành  vi  của 

họ cũng giống như hành vi của thiên đế, thượng đế thì 

đây gọi là thiên tử. 

Người lãnh đạo quần chúng ứng dụng vào trong sự 

tướng, đó chính là họ biết dùng trung, dùng hòa, dùng 

bình đẳng, dùng an lạc. Dùng an, thật sự có được lạc. 

Xã  hội  an  toàn,  nhân  dân  lợi  lạc,  đây  là  đạo  làm  vua. 

Người có địa vị lãnh đạo xã hội thì phải hành theo lẽ 

phải, đây là nói rõ hai chữ “trung hiếu”. Đạo làm vua 

phải được thực hiện như thế nào? Người lãnh đạo phải 

hành trung, hành hiếu, tận trung, tận hiếu như thế nào? 

Chúng  ta  phải  thông  hiểu  đạo  l   này.  Người  xuất  gia 

chúng ta tuy không phải ở vào địa vị lãnh đạo, chúng ta 



404 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

không  có  lãnh  đạo  quần  chúng  xã  hội,  nhưng  chức 

trách của chúng ta là dạy học, cho nên phải hướng dẫn 

quần chúng xã hội, phải giúp đỡ tất cả đại chúng hiểu 

rõ đạo l  này, mỗi người ở trên bổn phận của cá nhân 

mình mà tận trung tận hiếu, hành trung hành hiếu. Đây 

là việc chúng ta cần phải làm. Thân phận của chúng ta 

là ở vị trí giáo dục xã hội. Hơn nữa,  đây là nghĩa vụ, 

mà đã là nghĩa vụ thì không cầu mong đền đáp. Chúng 

ta thâm nhập vào xã hội để tuyên truyền, để hướng dẫn, 

không có hình thức. Chúng ta hãy tư duy, quan sát thật 

k . Thế Tôn năm  xưa còn tại thế hoàn toàn không có 

xây  trường  học,  cũng  không  có  phòng  học.  Thích  Ca 

Mâu  Ni  Phật  lên  lớp  ở  đâu  vậy?  Bãi  cỏ,  đồng  hoang; 

Ngài ngồi trên tảng đá, các học trò ngồi vây quanh, là 

dạy học như vậy.  hi các học trò hiểu rõ rồi, giác ngộ 

rồi thì mỗi người vào trong thôn trang giáo hóa chúng 

sanh. Cách dạy học này tự tại biết bao, hoàn toàn là trở 

về với tự nhiên, đây là sự sống đích thực.  ây ngôi nhà 

là  tự  đem  mình  giam  vào  trong  đó,  không  còn  hứng 

thú. Cho dù nhà có xây đẹp, vàng ngọc lộng lẫy đi nữa, 

nói tóm lại, giống như giam ngục tù vậy. Chúng ta hãy 

tưởng tượng, đời sống đó của Phật kết hợp với tự nhiên 

thành một thể, cùng nhau sinh tồn, bạn nói xem, lòng 

dạ  đó  thoáng  đãng  biết  bao,  thoải  mái  biết  bao,  một 

mảy may gò bó cũng không có. Chúng ta phải suy nghĩ 

nhiều,  cần  phải  nên  học  tâp.  Đời  sống  như  vậy  khiến 

tham  -  sân  -  si  -  mạn  của  con  người  không  thể  sinh 

khởi được.  ây dựng những cung điện, đạo tràng này 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

405  

thì tham - sân - si - mạn sinh khởi lên rồi. Tại sao năm 

xưa Thích Ca Mâu Ni Phật không xây đạo tràng, không 

xây phòng ốc? Vì Ngài đem cái duyên tham - sân - si - 

mạn  của  tất  cả  chúng  sanh  đoạn  sạch.  Biện  pháp  này 

hay,  cách  làm  này  hay!  Chúng  ta  phải  giác  ngộ,  phải 

sáng tỏ. Cách làm của Ngài là chính xác. Cách làm của 

chúng ta hiện nay là sai lầm. 

25Hai  chữ  “trung  hiếu”  ở  trong  “Cảm  Ứng  Thiên”, 

chúng  tôi  đã  giảng  không  ít  lần.  Trong  “Hội  Biên  chú 

giải” cũng đã dùng số trang rất lớn để dẫn chứng đối với 

hai chữ này. Đây là có đạo l . Hai chữ này mọi người 

đều biết đọc, mọi người đều biết nói, nhưng hàm nghĩa 

đích  thực  của  nó,  người  nhận  thức  được  hoàn  toàn 

không nhiều. Nếu như thật sự minh bạch rồi thì họ nhất 

định có thể làm được. Họ không làm được chính là do 

không nhận thức được hai chữ này, hoặc giả là nói nhận 

thức chưa đủ thấu triệt. Đây là sự thật. Điều mà cổ nhân 

và  nhất  là  Phật  pháp  nói  là  “biết  khó,  làm  dễ”.  Hành 

trung hành hiếu, tận trung tận hiếu thì không khó, nhưng 

đối với   nghĩa của hai chữ “trung hiếu” này mà thông 

đạt, sáng tỏ triệt để thì quả thật là quá khó. 

Ở phần trước tôi đã báo cáo với quí vị rồi, chư Phật 

Như  Lai  vì  pháp  giới  chúng  sanh  mà  nói  ra  vô  lượng 

inh luận, nhưng quy nạp chung lại cũng chính là hai 

chữ  “trung  hiếu”  này.  Qua  đó  có  thể  thấy,  hàm  nghĩa 

của  hai  chữ  này  thật  sự  có  thể  nói  là  tận  hư  không, 



25 Bắt đầu đĩa 25 



406 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

khắp pháp giới, không thể nào nói hết được. Thế Tôn 

thuyết pháp 49 năm, cũng chẳng qua là vì chúng ta nêu 

ra cương lĩnh này mà thôi. Chúng ta cần phải từ trong 

cương  lĩnh  này  mà  thể  hội,  mà  nhận  thức,  lĩnh  hội 

thêm, sau đó chắc chắn có thể y giáo phụng hành. 

Chữ  “hiếu”này,  nhà  Phật  gọi  là  toàn  thể  của  tâm 

tánh,  trong  “ inh  Bát  Nhã”  nói  là  k   hiệu  của  thực 

tướng  các  pháp.  Từ  chữ  này,  chúng  ta  có  thể  thể  hội 

được   nghĩa mà nó biểu thị, hư không pháp giới tất cả 

chúng  sanh  với  mình  là  một  thể.  Ai  có  thể  nhận  thức 

được  điều  này?  Ở  trong   inh  Phật  nói  là  Pháp  Thân 

Đại  Sĩ.  Tại  sao  họ  có  thể  nhận  biết  vậy?  Bởi  vì  họ 

chứng  được  pháp  thân.  Sao  gọi  là  chứng  được  pháp 

thân?   hẳng  định  hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng 

sanh  là  chính  mình,  sự  khẳng  định  này  mới  gọi  là 

chứng được pháp thân. Ý nghĩa này, chúng tôi ở phần 

trước đã báo cáo qua với quí vị rồi. Giữa chúng ta với 

tất cả chúng sanh có biết bao nhiêu mâu thuẫn, có biết 

bao nhiêu sự hiểu lầm, có biết bao nhiêu là xung đột, 

tất  cả  đều  là  do  chưa  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật.  Nếu 

hiểu rõ chân tướng sự thật thì không có những sự việc 

này. Những sự việc này xảy ra là giống như một người 

bị bệnh vậy. Bị bệnh là gì? Nhà Phật nói “tứ đại không 

điều  hòa”  thì  người  này  bị  bệnh.  Chúng  ta  với  tất  cả 

chúng sanh không thể điều hòa thì pháp thân bị bệnh, 

có thể điều hòa với tất cả chúng sanh là pháp thân khỏe 

mạnh. Chướng ngại pháp thân điều hòa là gì vậy? Phật 

ở trong  inh nói rất rõ ràng, rất minh bạch, đó là kiến 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

407  

tư  phiền  não,  trần  sa  phiền  não,  vô  minh  phiền  não, 

những  thứ  mà  chúng  tôi  ở  trong  buổi  giảng  gọi  là 

“vọng tưởng, phân biệt, chấp trước”. Bạn có những thứ 

này, cho nên tứ đại không điều hòa, pháp thân bất hòa, 

vì  vậy  khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói,  việc  làm  đã  trái 

ngược pháp tánh. Pháp tánh chính là tự tánh. Tự tánh 

chính là chân tâm, người thế gian chúng ta gọi là lương 

tâm. Chúng ta làm trái với lương thiện chân thuần rồi. 

Làm  trái  thì  liền  tạo  tác  vô  lượng  vô  biên  tội  nghiệp. 

Tạo  tội  nghiệp  thì  liền  chiêu  cảm  khổ  báo  luân  hồi. 

Quả báo làm sao hiện tiền vậy? Phật nói rất hay: “Duy 

thức  sở  biến” , “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh” , 

cho  nên  bạn  tư  duy  thiện  thì  quả  báo  sẽ  biến  thiện, 

hoàn cảnh đời sống của chúng ta sẽ biến thiện; bạn có 

tư tưởng ác thì hoàn cảnh đời sống của bạn sẽ biến ác. 

Hoàn cảnh thuận nghịch, thiện ác mà chúng ta ở đều là 

do chính mình làm chủ tể, không liên can gì với người 

khác, tự mình phải chịu trách nhiệm; không những chịu 

trách  nhiệm  với  chính  mình  mà  còn  phải  chịu  trách 

nhiệm với tất cả chúng sanh. Người thế gian đọc sách 

rõ l  thì hiểu được, người tu hành học Phật cũng hiểu 

được. Thế nhưng ngày nay người đọc sách cũng không 

hiểu, mà người tu hành cũng không biết, nguyên nhân 

này ở chỗ nào vậy? Người đọc sách thì không có đọc 

sách Thánh Hiền, người tu hành thì không hiểu lời giáo 

huấn  của  Phật  Bồ  Tát.  Tùy  thuận  theo  tập  khí  phiền 

não  của  mình  thì  đâu  có  đạo  l   nào  mà  không  tạo 

nghiệp? 



408 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Phần trước chúng tôi đã giảng qua “hiếu thuận” với 

quí vị rồi. Chúng ta phải “thuận” như thế nào vậy? Cổ 

đức nói rất hay: “Phải thuận pháp tánh, không phải 

thuận nhân tình; phải tùy thuận trí tuệ, không tùy 

thuận phi n n o” .  hổng Lão Phu Tử đặc biệt nêu ra 

vua Thuấn để làm tấm gương cho chúng ta. Trong mắt 

của  vua  Thuấn  không  có  gì khác  với  Thiện  Tài  Đồng 

Tử  trong  “ inh  Hoa  Nghiêm”,  họ  nhìn  thấy  tất  cả 

chúng  sanh  đều  là  chư  Phật  Như  Lai.  Người  ta  biết 

hiếu, nhận thức hiếu  “đều là chư Phật Như Lai” , một 

chút cũng không giả. Tại sao đều là chư Phật Như Lai 

vậy?  “Duy tâm sở hiện” ; tâm là Như Lai, cái mà Như 

Lai hiện thì đâu có đạo l  nào không phải Như Lai? Cổ 

nhân có ví dụ rất hay:   “Dùng vàng làm trang sức thì 

 mọi trang sức đều là vàng” . Vậy chúng ta mới hiểu ra, 

hư  không  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm  toàn  là  tự 

tánh, toàn là chư Phật Như Lai, chỉ có mỗi mình ta là 

phàm phu. Nói hơi thô thiển một chút, tất cả mọi người 

ở thế gian đều là người tốt, chỉ có mỗi mình ta là người 

không  tốt.  Thuấn  thường  xuyên  phản  tỉnh,  hằng  ngày 

sửa lỗi, Thiện Tài Đồng Tử cũng như thế, cho nên họ 

có thể ở ngay trong một đời thành đại Thánh đại Hiền. 

Trong một đời viên thành vô thượng Bồ Đề, không có 

gì khác, chính là một chữ “nhận biết” như vậy mà thôi; 

hằng ngày phản tỉnh, hằng ngày sửa lỗi, học trung, noi 

theo trung, tận trung. 

Trung chính là trung đạo đệ nhất nghĩa. Bát chánh 

đạo, chánh tư duy, chánh ngữ, chánh nghiệp… Ý nghĩa 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

409  

của chữ “chánh” đó chính là “trung”. Trung là chánh, 

còn lệch là tà, là bất chánh rồi. Chúng ta dụng tâm thì 

phải  dùng  trung,  nhà  Nho  dạy  người  “thành   ,  chánh 

tâm”. Thành   là hiếu, chánh tâm là trung. Cho nên, chỉ 

sau khi con người có thành   rồi thì họ mới biết dùng 

trung.  Trung  tâm  dạy  học  của  Nho  và  Phật  là  ở  chỗ 

này.  Thế  nhưng  chướng  ngại  lớn  nhất  hiện  nay  của 

chúng ta là gì? Phân biệt, chấp trước không buông xả, 

tập khí phiền não quá nặng. Mấu chốt vẫn là điều mà 

chúng tôi thường nói là bạn không chịu ham học, cho 

nên bạn không có năng lực khắc phục phiền não, không 

có  năng  lực  khắc  phục  tập  khí  của  bạn.  Nếu  như  bạn 

thật  sự  ham  học  thì  bạn  nhất  định  có  thể  khắc  phục 

được tập khí phiền não của mình. Người khác mắng ta, 

họ không có đạo l , ta có l . Người khác mắng ta thì ta 

phải  làm  thế  nào?  Ta  chắp  tay,  “A  Di  Đà  Phật”,  rất 

cung kính lắng nghe họ dạy bảo. Chúng ta có tâm nhẫn 

nại  lắng  nghe,  thử  xem  họ  có  thể  mắng  ta  được  mấy 

giờ? Họ có thể mắng ta được hai giờ, hai mươi giờ hay 

hai trăm giờ hay không? Họ có thể mắng bao lâu thì ta 

cứ ở đó cung kính nghe, chẳng sao cả! Bị mắng nhưng 

không  mắng  lại.  Sau  khi  họ  mắng  bạn  rồi,  qua  mấy 

ngày họ sẽ xin bạn thứ lỗi, vậy là điều hòa rồi, vấn đề 

giải  quyết  rồi.  Họ  muốn  đánh  bạn  thì  hãy  mau  nằm 

xuống  để  họ  đánh.  Tôi  nói  với  bạn,  tôi  chính  là  loại 

người này. Trước đây khi tôi còn trẻ, vào lúc đó chưa 

có học Phật, người ta mắng tôi, tôi rất cung kính, đứng 

nghiêm  túc  ở  nơi  đó  để  nghe  họ  chỉ  dạy.  Họ  mắng 



410 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

được nửa giờ thì xong rồi, có muốn mắng nữa họ cũng 

không  thể  mắng  được.  Trong  đoàn  thể  của  tôi,  thành 

tích  sát  hạch  của  tôi  đứng  đầu,  phẩm  đức  đứng  đầu. 

Làm sao tôi được như vậy? Chính những người mắng 

tôi đã đem tôi nâng lên. Nếu như họ không mắng chửi 

tôi  thì  ông  chủ  của  chúng  tôi  đâu  có  biết  tôi  có  tu 

dưỡng  tốt  như  vậy,  cho  nên  tôi  mới  được  đứng  đầu. 

Thành tích đứng đầu đó của tôi là do họ giúp tôi mà có, 

cho nên tôi cảm tạ họ, cảm ơn họ. Đây là sự thật. Ba 

ngày sau thì họ đến sám hối, xin lỗi tôi.  hi bị  mắng 

thì bạn không nên mắng lại, vì vừa mắng lại thì cả hai 

người  đều  bị  khai  trừ,  đều  không  cần  hai  người  nữa. 

Cho  nên,  người  ta  đánh  tôi  thì  tôi  để  họ  đánh.  Đánh 

được mấy cái thì họ sẽ không thể đánh được nữa. Cần 

phải hai người đánh nhau thì mới đánh tiếp được. Nếu 

một  người  đánh,  người  bị  đánh  không  đánh  lại  thì 

người kia không thể đánh tiếp được, vì bên cạnh còn có 

rất nhiều người nhìn thấy. 

Người  phải  ham  học,  phải  nghe  lời  Thánh  hiền,  ở 

trong  53  tham  “trải  qua  việc  để  luyện  tâm”.  Nếu  bạn 

không trải qua những việc này thì làm sao bạn có thể 

gọt  giũa  tập  khí  của  bạn,  làm  sao  có  thể  hàng  phục 

phiền  não?  Đây  là  bạn  biết  dùng  trung.  Ở  trong  đoạn 

này, nội dung vô cùng phong phú và sự giới thiệu của 

chúng tôi cũng chỉ đến đó là hết.  Nội dung bên trong 

còn đưa ra tiểu bất hiếu và đại bất hiếu. Đây là nguyên 

nhân  gì?  Nguyên  nhân  vô  cùng  nhiều,  vô  cùng  phức 

tạp. Mấy điểm mà chỗ này nêu ra cũng đáng để chúng 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

411  

ta  làm  tham  khảo.  Ngài  nói,  tiểu  bất  hiếu  là  do  thói 

quen không tốt tạo nên. 

Thứ  nhất  là  từ  nh   đƣợc  cha  m   nuông  chi u, 

hình  thành  nên  cá  tính  phản  nghịch  c a  nó.  Việc 

này không thể nói là không có đạo l . Cha  mẹ nuông 

chiều, muốn gì được nấy, thứ gì cũng làm thỏa mãn   

của nó, đến tương lai có một ngày khi không thể thỏa 

mãn  thì  phiền  phức  liền  đến  ngay.  Cho  nên,  con  cái 

phải được dạy dỗ từ nhỏ, từ nhỏ phải biết nuôi dạy ra 

làm  sao.  Thế  gian   “việc  bất  như  ý  thì  thường  rất 

 nhiều” , phải để chúng có chỗ thể hội, dứt khoát không 

để chúng kiêu ngạo, phóng túng. Điều hợp l  thì phải 

cho  chúng,  điều  không  hợp  l   thì  nhất  định  phải  hạn 

chế chúng. Hiện nay người làm cha mẹ biết được đạo 

l  này cũng không nhiều. 

Thứ  hai  là  thói  quen.  Cổ  nhân  thường  nói:   “Tập 

 thành từ nhỏ giống như bản tánh, tập quen thành tự 

 nhiên” .  Từ  nhỏ  phải  hình  thành  thói  quen  tốt  cho 

chúng, khi chúng còn nhỏ thì hình thành dễ dàng. Nếu 

chúng  đã  nhiễm  phải  thói  quen  xấu,  muốn  chúng  sửa 

trở  lại  thì  quả  là  một  việc  quá  khó.  Đây  là  chỗ  lơ  là 

trong  giáo  dục  của  chúng  ta  đối  với  trẻ  thơ,  không  có 

chú   hình thành một thói quen tốt từ nhỏ. Tiểu học của 

nhà Nho biết được đạo l  này. Trong Phật pháp, người 

mới xuất gia phải học giới trong năm năm, đây cũng là 

bồi  dưỡng  thói  quen  tốt.  Nhưng  mà  hiện  nay  những 

việc này đều không còn, trong nhà Nho, nhà Phật đều 

không  thấy  nữa.  Tập  khí,  tật  xấu  của  chúng  ta  hằng 



412 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

ngày đang tăng trưởng, cho nên niệm Phật, tham thiền, 

học giáo đều không hiệu quả. Lên bục biết giảng  inh, 

nhưng xuống bục thì vẫn cứ phạm lỗi như cũ. Nguyên 

nhân gì vậy? Tập quen thành tự nhiên. Những tập khí 

này không dễ dàng khắc phục. 

Thứ ba là t ng dục. Dục vọng thì không có cùng 

tận, không biết được  “biết đủ thường vui” . Điều thứ ba 

này cũng có thể nói là không biết đ . 

Thứ  tƣ  là  quên  ân,  nhớ  oán.  Những  người  này 

làm sao có thể tận hiếu, làm sao có thể hành hiếu? 

Tiểu bất hiếu có bốn nguyên nhân trên. Bốn nhân tố 

này  khiến  cả  đời  chúng  ta  sống  ở  trong  tội  ác  nghiêm 

trọng.  Trong  “ inh  Địa  Tạng”  nói:   “Chúng  sanh  cõi 

 Diêm Phù Đề khởi tâm động niệm đều là tội lỗi” , hay nói 

cách khác, đời sống của chúng ta là sống ở trong tội báo. 

Trong xã hội hiện nay, đi  đến  bất k  chỗ nào  lòng 

người cũng đều lo sợ, trong tâm l  của mọi người đều 

có linh cảm giống như ngày tận thế sắp đến rồi. Ngày 

tận thế phải sống như thế nào? Nhà tôn giáo dạy người 

phải tin thượng đế, phải sám hối, phải sửa lỗi. Lời của 

họ  nói  không  sai,  nhưng  mà  hàm  nghĩa  rất  mơ  hồ, 

không  rõ,  cho  nên  hiệu  quả  vẫn  không  dễ  dàng  đạt 

được.  Tin  thượng  đế,  vậy  thượng  đế  là  gì  và  cách  tin 

như thế nào? Ở phần trước chúng tôi đã giảng qua, đó 

là  bản  tâm  chánh  trực,  vô  tư.  Từ  đó  cho  thấy,  chánh 

trực, vô tư chính là tin thượng đế. Chúng ta còn có một 

mảy may tự tư tự lợi thì đó là không tin thượng đế. Bạn 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

413  

không có sửa lỗi, bạn không có sám hối thì khi tai nạn 

này  đến,  bạn  vẫn  không  thể  sống  qua  được.  Cho  nên 

chúng ta có thể nhận thức trung, nhận thức hiếu, có thể 

học trung, học hiếu, tận trung, tận hiếu thì thế gian này 

sẽ không có tai nạn, tai nạn liền có thể tiêu trừ, người 

Trung Quốc thường nói:  “Gặp xấu hóa thành tốt, gặp 

 nạn  hóa  ra  lành” .  Người  nào  có  thể  làm  được  vậy? 

Hiếu tử có thể làm được, trung thần có thể làm được. 

Những  công  án  này,  trong  lịch  sử  có  quá  nhiều,  quá 

nhiều rồi. Tại sao trung thần, hiếu tử có thể làm được 

vậy?  Tâm  của  trung  thần,  hiếu  tử  là  tâm  thuần  thiện. 

Thuần  là  tâm  yêu  thương  tất  cả  chúng  sanh,  thuần  là 

tâm lợi ích tất cả chúng sanh thì dù cho hoàn cảnh tồi 

tệ như thế nào, tự nhiên nó sẽ chuyển đổi trở lại. Cảnh 

chuyển theo tâm chính là đạo l  này. Tâm chuyển cảnh 

giới, không phải cảnh giới chuyển tâm. Đây là có căn 

cứ l  luận. Chúng ta rõ l  thì sẽ biết cần phải làm như 

thế nào, sẽ biết cần phải hóa giải tai nạn trước mắt như 

thế nào. Một người hiểu rõ rồi, một người sốt sắng đi 

làm  thì  tai  nạn  của  người  này  không  còn  nữa.  Mọi 

người đều hiểu rõ  rồi,  mọi người đều chịu làm thì tai 

nạn cộng nghiệp sẽ không còn nữa. Nạn nước là do tâm 

tham, tâm tham làm tăng trưởng lũ lụt. Sân hận là lửa, 

núi lửa bùng phát, vũ khí hạt nhân bùng nổ, đó đều là 

thuộc về nạn lửa do tâm sân hận biến hiện ra. Ngu si là 

nạn gió. Cản trở, bất bình tạo nên nạn động đất. Ý nghĩ 

như thế nào thì sẽ cảm nghiệp báo như thế ấy. Cho nên, 

chúng ta thật sự có thể y theo lời dạy của Phật, tu ba 



414 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

gốc thiện là không tham, không sân, không si; đối nhân 

xử thế tiếp vật, tôi đã giảng rồi, đó là “lễ nhượng, nhẫn 

nhượng và khiêm  nhượng”, thì đời sống của chúng ta 

sống có   nghĩa, sống có giá trị. Đây gọi là học Phật, 

như  vậy  mới  là  sống  đời  sống  của  Phật  Bồ  Tát.  Cho 

nên,  chúng  ta  nhất  định  phải  quay  đầu,  quay  đầu  180 

độ thì chúng ta mới có thể cứu mình, mới có thể giúp 

đỡ người khác. 



 

hổng Lão Phu Tử nói, cả đời ngài dạy học là  “chỉ 

 thuật lại chứ không sáng tác” . Phật Thích Ca Mâu Ni 

giáo hóa chúng sanh trong 49 năm cũng  “chỉ thuật lại 

 chứ không sáng tác” . Đây cũng chính là nói những đạo 

l  mà các Ngài nói ra đều do quá khứ từng đời tương 

truyền xuống, chứ không có sáng kiến của riêng mình 

(ngày nay người thế gian thông thường gọi là sáng tạo). 

hổng Lão Phu Tử không hề sáng tạo. Phật Thích Ca 

Mâu  Ni  cũng  không  hề  sáng  tạo.   hổng  Lão  Phu  Tử 

nói, những điều mà Ngài nói là do trước đây Hoàng đế 

Hạ  Thương  Chu, Văn,  Vũ,  Chu  Công  truyền  thừa  lại. 

Phật Thích Ca Mâu Ni nói là cổ Phật quá khứ từng đời 

tương  truyền  xuống,  hoàn  toàn  không  phải  do  mình 

sáng  tạo.  Vậy  thì  những  đạo  l   này  rốt  cuộc  là  do  ai 

sáng tạo?  hông có ai sáng tạo, nói thực ra là từ trong 

tự  tánh  lưu  xuất  ra  một  cách  tự  nhiên.  Tự  tánh  của  ai 

vậy? Là tự tánh của chính chúng ta, chắc chắn không 

phải là sáng tạo. Trong  inh Đại Thừa thường nói:  “Tự 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

415  

 tánh  vốn  đầy  đủ  trí  tuệ,  đức  năng” .  Từ  đó  cho  thấy, 

những  điều  mà  đại  Thánh  thế  xuất  thế  gian  nói  với 

chúng  ta  đều  là  sự  bộc  lộ  tự  nhiên  của  tự  tánh.  Nhà 

Phật nói:  “Pháp vốn như vậy” , một mảy may sáng tạo 

mới cũng không có. Đây mới là sự thật. Nếu bạn nói 

là do bạn sáng tạo thì đó là đồ giả. Bạn sáng tạo là cái 

của  bạn,  không  phải  của  tự  tánh.  Tự  tánh  vốn  có,  tự 

tánh  là  bản  thể  của  hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng 


sanh.  Cho  nên,  nếu  nói  đó  là  cái  sáng  tạo  của  bạn,  tự 

nhiên  sẽ  không  phải  là  l   lẽ  chung  của  tất  cả  chúng 

sanh, đó không phải là sự thật. 

Người hiện nay có   nghĩ sáng tạo dày đặc. Đây là 

mê, là phân biệt, là vọng tưởng, là chấp trước. Những 

thứ từ trong vọng tưởng, phân biệt, chấp trước lưu xuất 

ra  là  trái  ngược  với  tự  tánh.  Cho  nên,  chúng  ta  có    

nghĩ  sáng  tạo  thì  mê  rồi,  đã  sai  rồi.  Cái  sai  lầm  này 

không những đã đem đến tai họa cho bản thân, mà còn 

đem lại tai họa vô cùng cho đại chúng xã hội. Đạo l  

và  chân  tướng  sự  thật  này,  chúng  ta  phải  suy  nghĩ 

nhiều, phải bình tĩnh mà quan sát, vậy mới có thể minh 

bạch. Nho và Phật dạy chúng ta phải tuân theo gốc đạo. 

Gốc đạo là cội gốc của đạo lớn, chính là nhất niệm tâm 

tánh.  Thể  của  nhất  niệm  tâm  tánh  chính  là  hiếu.  Tác 

dụng của nhất niệm tâm tánh chính là trung. Cho nên 

thể và gốc của đạo lớn chính là “trung hiếu” mà thôi. 

Chúng ta khởi tâm động niệm phải tuân theo cội gốc. 

Đây là tâm hạnh bộc lộ ra một cách tự nhiên của Thánh 

nhân thế xuất thế gian, dạy chúng ta tìm về nguồn của 



416 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

thiên mệnh. Thiên mệnh là gì? Thiên chính là tự nhiên. 

Hóa ra hai chữ “thiên mệnh” này chính là tùy thuận tự 

nhiên.  Nguyên  tắc  của  tự  nhiên  chính  là  thiên  mệnh. 

uân sinh, hạ trưởng, thu thâu, đông tàn, đây là thiên 

mệnh. Noi theo tự nhiên, tùy thuận tự nhiên, đây chính 

là người khỏe mạnh nhất, người hạnh phúc nhất, người 

m   mãn  nhất.  Người  mà  không  phân  giàu  nghèo, 

không phân quí tiện, biết sống thuận theo tự nhiên, biết 

làm  việc  thuận  theo  tự  nhiên,  xử  thế  thuận  theo  tự 

nhiên  thì  người  này  chính  là  Thánh  nhân.  Từ  đó  cho 

thấy,  phàm  phu  đã  hoàn  toàn  đi  ngược  lại  tự  nhiên, 

ngày nay chúng ta nói là phá hoại môi trường tự nhiên. 

Thân người, đôi chân là để đi, nên đi là tự nhiên, ngồi 

xe là không tự nhiên, là làm trái tự nhiên rồi. Cho nên, 

người mà thường xuyên ngồi xe, đến khi về già thì đôi 

chân không thể nhúc nhích, vì tê dại, đây là bị bệnh rồi. 

Tại  sao  những  lão  nông  ở  dưới  thôn  quê  khỏe  mạnh 

như vậy, trường thọ như vậy? Họ thuận theo tự nhiên. 

Người  sống  ở  nơi  đô  thị,  cái  gì  cũng  hưởng  thụ  văn 

minh  khoa học k  thuật, sống hoàn toàn  trái ngược  tự 

nhiên, nên bệnh gì cũng có cả. Ở trong đây đạo l  quá 

sâu,  sự  tướng  quá  phức  tạp.  Chúng  ta  suy  nghĩ  thật 

nhiều. Những lời tôi nói này chính là nguồn gốc của tai 

nạn  trên  thế  giới  hiện  nay,  do  chúng  ta  đã  hoàn  toàn 

làm trái lại đời sống tự nhiên, đã phá hoại môi trường 

tự nhiên. Đây là loài người tự làm, cho nên quả báo vẫn 

phải  tự  chịu.  Làm  sao  để  tự  cứu  đây?  Những  Thánh 

hiền  nhân  này  dạy  cho  chúng  ta   “thượng  đồng  thiên 

 chí” . Chúng ta thử nghĩ, cái chí của thiên thần, thượng 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

417  

đế, Phật Bồ Tát là gì? Đều là ở trung hiếu, anh em yêu 

thương  nhau.  Tâm  của  đại  Thánh  đại  Hiền  là  cái  tâm 

thuần hiếu. 

Chữ  “hiếu”  này, ở phần trước tôi đã giảng qua với 

quí  vị  rồi,  chính  là   “thực  tướng  các  pháp”   mà  trong 

“ inh Bát Nhã” nói, chúng ta bình thường nói là  “chân 

 tướng của vũ trụ nhân sinh” . Còn trong văn tự Trung 

Quốc (văn tự là k  hiệu), hàm nghĩa của k  hiệu này là 

hư không pháp giới là  một  chỉnh thể. Hư không pháp 

giới  tất  cả  chúng  sanh  là  một  thể,  cùng  chung  mạng 

sống,  “hiếu”  biểu  thị  cho     nghĩa  này.  Ở  trong   inh 

Đại Thừa nói “ngã”, có chân ngã. Hiện nay người bình 

thường  nói  “ngã”,  khái  niệm  này  là  sai  lầm,  cho  nên 

Phật  nói  với  chúng  ta   “vô  ngã”;  “không  tướng  ngã, 

 không  tướng  nhân,  không  tướng  chúng  sanh,  không 

 tướng thọ giả” . Nếu như bạn minh tâm kiến tánh rồi thì 

có  ngã,  có  “thường  -  lạc  -  ngã  -  tịnh”,  có  chân  ngã. 

Chân ngã không phải cái thân này, mà chân ngã là hư 

không pháp giới tất cả chúng sanh. Hiện nay chúng ta 

cho rằng cái thân này của mình là ngã. Hiểu sai rồi! Cái 

thân này chỉ là một vi trần của hư không pháp giới mà 

thôi, Chúng ta đem vi trần cho là ngã, đem hư không 

pháp giới quên sạch rồi. Trong “ inh Lăng Nghiêm”, 

Phật có ví dụ rất hay. Ngài ví dụ biển lớn là ngã, nhưng 

trong  biển  lớn  lại  nổi  lên  bong  bóng  nước  nhỏ,  bạn 

hiểu lầm cho rằng bong bóng nước là ta, mà quên mất 

biển  lớn  rồi.  Cho  nên  phàm  phu  không  biết  có  pháp 

thân, người tu hành không thể chứng được pháp thân, 



418 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nguyên nhân ở chỗ này. Người minh tâm kiến tánh thì 

giác ngộ rồi, họ biết được tất cả chúng sanh là ngã, cho 

nên  họ  khởi  tâm  động  niệm  đương  nhiên  là  vì  tất  cả 

chúng  sanh,     nghĩ  tự  tư  tự  lợi  hoàn  toàn  đoạn  tuyệt 

sạch sẽ rồi. Đây là sự khác nhau về nhận thức cơ bản 

của  Phật  Bồ  Tát  và  phàm  phu  chúng  ta.  Phật  Bồ  Tát 

biết  rõ chân tướng  sự thật,  còn  chúng ta thì hoàn  toàn 

sa đọa vào trong vọng tưởng và từ vọng tưởng khởi lên 

phân biệt, chấp trước. 

Sự  nhận  biết  thuần  chánh  chính  là  trí  tuệ.  Trí  tuệ 

này là tự tánh vốn đầy đủ, không phải đến từ bên ngoài. 

Dùng  sự  nhận  biết  này  khởi  tác  dụng  là  “hiếu  -  đễ  - 

trung - tín”, nhân từ với nhân dân, yêu thương mọi vật. 

Đây đều là thuận theo tự nhiên, không hề có mảy may 

tạo  tác.  Phàm  phu  chúng  ta  mê  quá  lâu  rồi,  vô  lượng 

kiếp đến nay đã mê mất tự tánh, cho nên sống đời sống 

như  thế  nào  vậy?  Thuận  theo  phiền  não  của  mình, 

thuận theo vọng tưởng của mình, thuận theo tập khí của 

mình,  đem  Nhất  Chân  Pháp  Giới  chuyển  biến  thành 

mười  pháp  giới,  chuyển  biến  thành  sáu  cõi  luân  hồi, 

chuyển  biến  thành  ba  đường  ác.  Chúng  ta  ngày  nay 

sống đời sống gì vậy? Chúng ta thấy rõ ràng, thấy minh 

bạch  rồi,  chúng  ta  ngày  nay  sống  đời  sống  của  ba 

đường ác: Súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục. Nhìn thấy cái 

thân thể này là hình dạng con người, nhưng tư tưởng, 

ngôn  hạnh,  đời  sống  toàn  là  ngạ  quỷ,  súc  sanh,  địa 

ngục. Ai biết? Phật Bồ Tát biết, người sáng tỏ thấy rất 

rõ ràng. Ba đường ác là trạng thái gì vậy? Tham - sân - 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

419  

si là ba đường ác. Người chấp trước kiên cố, tham danh 

vọng lợi dưỡng, tham ngũ dục lục trần thì đời sống của 

họ là đời sống của cõi quỷ. Việc không như   thì tâm 

sân hận liền sinh khởi, đố kỵ, chướng ngại người khác, 

đó  là  đời  sống  của  địa  ngục.  Đúng  sai  không  rõ,  tà 

chánh  không  phân  biệt  được,  không thể  gần  gũi  thiện 

tri  thức,  hằng  ngày  thân  cận  với  tà  tri  thức,  ở  trong 

Kinh  Phật  gọi  là  “thầy  tà,  bạn  ác”,  gần  gũi  giao  thiệp 

với những người này, đây là ngu si, là đời sống của súc 

sanh. Chúng ta thử nghĩ đáng sợ biết bao. Chúng ta tự 

mình  phải  phản  tỉnh  từng  giây  từng  phút,  không  nên 

nhìn người khác, phải xem lại đời sống của mình là đời 

sống gì. Nếu như bạn sống đời sống con người thì ngũ 

giới thập thiện viên  mãn rồi, khởi  tâm động niệm, lời 

nói  việc  làm  quyết  định  tương  ưng  với  ngũ  giới  thập 

thiện, quyết định tương ưng với hiếu - đễ - trung - tín. 

Chúng  ta  phải  hiếu  thân,  tôn  sư.  Cha  mẹ  còn  sống 

thì  phải  luôn  quan  tâm  chăm  sóc,  nếu  như  cha  mẹ 

không  còn  thì  vẫn  phải  thường  xuyên  nhớ  ân  đức  của 

cha mẹ. Bản thân chúng ta cố gắng tu học, nhà Phật nói 

đem công đức ấy hồi hướng cho cha mẹ. Công đức là 

gì?  Mặc  áo,  ăn  cơm  đều  là  công  đức;  khởi  tâm  động 

niệm đều là công đức; không dám khởi niệm ác, không 

dám  khởi  vọng  tưởng,  vì  khởi  niệm  ác,  khởi  vọng 

tưởng, làm một việc sai trái là có lỗi với cha mẹ. Đây là 

hồi  hướng  thật  sự.   hông  phải  nói  là  bạn  mỗi  ngày 

niệm  bao  nhiêu  câu  Phật  hiệu,  đọc  bao  nhiêu  quyển 

inh,  đem  công  đức  này  hồi  hướng  cho  cha  mẹ,  như 



420 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

vậy  thì  cha  mẹ  bạn  không  nhận  được  gì  cả!  Tại  sao 

vậy?  Vì  bạn  niệm  Phật,  bạn  đọc   inh,  bạn  có  miệng 

mà không có tâm. Công đức chân thật là đời sống của 

bạn  phải  tương  ưng  với  lời  dạy  của  Phật,  lời  dạy  của 

Thánh nhân, đó mới gọi là công đức. Bạn có thể dùng 

công đức này để hồi hướng. 

26Công đức chân thật là ở khởi tâm động niệm của 

bạn, ở ngôn ngữ tạo tác của bạn. Bạn dùng tâm thuần 

thiện,  thuần  là  tâm  yêu  thương  người,  thuần  là  tâm 

hạnh giúp đỡ người khác phá mê khai ngộ, hoàn toàn 

thực hiện vào trong đời sống, trong công việc của mình 

thì đây là công đức chân thật. Bạn dùng công đức này 

hồi hướng mới có tác dụng. Đây là hiếu thuận cha mẹ 

đích  thực,  niệm  niệm  không  quên.  Nếu  cha  mẹ  vãng 

sanh rồi, công đức này có thể giúp họ nâng cao phẩm 

vị. Nếu cha mẹ bạn bất hạnh, bị đọa ở đường ác, công 

đức này có thể giúp họ siêu sanh. Đây là siêu độ đích 

thực, không phải mời mấy vị Hòa thượng, đạo sĩ tụng 

inh là có thể siêu độ được, đó là mê tín. Hoàn toàn ở 

trên tâm hạnh thực tế của mình. 

Quí vị có lẽ đã đọc qua “Ảnh Trần Hồi Ức Lục” của 

Pháp  sư  Đàm  Hư.  Cư  sĩ  Lưu  -  bạn  của  cụ  Đàm  “tám 

năm gian khổ đọc Lăng Nghiêm”, ông siêu độ gia thân 

quyến thuộc của ông, siêu độ oan thân trái chủ của ông 

như thế nào?  hông có bất k  hình thức nào, hoàn toàn 

dựa vào đức hạnh của mình, khởi tâm động niệm, hành 



26 Bắt đầu đĩa 26 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

421  

vi  đời  sống  như  Phật  đã  dạy,  học  theo  những  gì  mà 

Phật đã hành. Đây gọi là hiếu dưỡng cha mẹ, tôn kính 

sư trưởng, hữu hảo yêu quí anh em. Có thể tôn trọng tất 

cả  chúng  sanh,  yêu  thương  tất  cả  chúng  sanh  vô  điều 

kiện, vô tư, tận tâm tận lực giúp đỡ tất cả chúng sanh, 

giúp chúng sanh lìa khổ được vui, chỉ có một cái tâm 

như  vậy,  chỉ  có  một     nghĩ  như  vậy.  Ý  nghĩ  này,  cái 

tâm  này  chính  là  thiên  chí,  trong  Phật  pháp  gọi  là 

nguyện  của  Phật.  Quí  vị  thử  nghĩ,  chúng  ta  gần  đây 

giảng  “ inh  Vô  Lượng  Thọ”,  đúng  lúc  giảng  đến  48 

nguyện,  mỗi  nguyện  đều  giúp  đỡ  chúng  sanh  lìa  khổ 

được vui. “Lìa khổ được vui” là tổng nguyện. Lìa khổ 

được vui là quả. Có quả ắt có nhân. Muốn khiến tất cả 

chúng  sanh  lìa  khổ  được  vui  thì  trước  tiên  dạy  họ  tu 

nhân. Nhân là gì vậy? Phá mê khai ngộ.  hổ là từ trong 

mê mà ra, vui là từ trong ngộ mà có. Phá mê chính là 

lìa khổ, khai ngộ thì liền được vui. Cho nên, đại Thánh 

nhân thế xuất thế gian cả đời đều dấn thân vào công tác 

dạy học. Dạy học là trực tiếp giúp chúng sanh phá mê 

khai ngộ, còn những ngành nghề khác đều là thuộc về 

gián  tiếp.   hông  những  hướng  dẫn,  chỉ  dạy  mà  còn 

phải  làm  nên  tấm  gương  cho  người  ta  thấy.  Hy  vọng 

mọi  người  nhìn  thấy  hình  tướng  của  họ,  nghe  thấy 

ngôn từ chỉ dẫn của họ thì liền giác ngộ, liền sáng tỏ. 

Chúng  ta  phải  noi  theo  Thánh  hiền,  học  tập  theo  Phật 

Bồ  Tát  thì  mới  có  thể  đạt  được  quả  báo  chân  thật. 

Chúng ta phải hiểu rõ đạo l  này, nhất là ở vào cuối thế 

kỷ này, tai nạn rất nhiều và tương đối nghiêm trọng. 



422 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Làm  thế  nào  phòng  tránh  tai  nạn?  Làm  thế  nào  tự 

độ,  độ  người?  Thảy  đều  ở  hiểu  rõ  chân  tướng  vũ  trụ 

nhân sinh, triệt để quay đầu, quay đầu là bờ thì vấn đề 

này  liền  có  thể  giải  quyết  rồi.  Mọi  lời  tiên  đoán  của 

phương đông, phương tây đã nói có rất nhiều khả năng 

xảy ra tai nạn.  ết luận cuối cùng của họ rất hay, mục 

đích của tiên đoán không phải cảnh cáo bạn tai nạn sắp 

đến,  mà là để bạn hiểu rõ có những khả năng sự việc 

này  xảy  ra,  để  chúng  ta  từ  trên  tâm  l   làm  một  cuộc 

chuyển đổi, gấp rút quay đầu, đoạn ác tu thiện. Tai nạn 

rốt  cuộc  có  hay  không  là  quyết  định  ở  trong  khoảng 

một niệm của chính chúng ta, không phải quyết định ở 

bên  ngoài,  mà  quyết  định  bởi  chính  mình.  Cho  nên, 

chúng  tôi  ở  trong  buổi  giảng  thường  nói,  tâm  tham 

chiêu đến là nạn nước; trong “ inh Lăng Nghiêm” nói 

sân hận là nạn lửa, ngu si là nạn gió, cống cao ngã mạn 

là  động  đất.  Nếu  như  chúng  ta  dập  tắt  tham  sân  si  từ 

trong  nội  tâm,  đối  với  người,  với  vật  chúng  ta  học 

khiêm tốn, nhẫn nhượng thì tai nạn này liền không còn 

nữa.  Thiên  nhân  tứ  thiền  tại  sao  không  có  ba  nạn  lớn 

nước, lửa, gió vậy? Họ hoàn toàn phục được tham sân 

si rồi. Cho nên họ rất có phước báo, nơi họ cư trú là đất 

phước.  Chúng  ta  nghe  Phật  nói  rồi  thì  phải  nên  giác 

ngộ, phải nên hiểu rõ, phải thật sự từ bên trong nội tâm 

dập tắt tham sân si mạn, dùng một lòng từ bi đối nhân 

xử thế tiếp vật. 

Hôm  qua  tôi  giảng   inh,  khuyên  mọi  người  học 

Phật  Bồ  Tát.  Phật  Bồ  Tát  dùng  ánh  mắt  gì  để  nhìn 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

423  

người vậy? Các Ngài thấy tất cả chúng sanh đều là Phật 

Bồ Tát. Đó là sự thật. Chúng ta thấy tất cả chúng sanh 

đều  là  phàm  phu,  đều  là  người  ác.  Chúng  ta  thấy  sai 

rồi,  Phật  Bồ  Tát  thấy  chính  xác.  Người  bình  thường 

nghe  thấy  lời  này  của  tôi,  họ  giữ     kiến  tương  phản: 

 “Phật  Bồ  Tát  thấy  sai  rồi,  chúng  tôi  thấy  mới  chính 

 xác, rõ ràng người này là người tốt, người kia là người 

 xấu” .  Tại  sao  Phật  Bồ  Tát  không  phân  tốt  xấu?  Trên 

thực tế, Phật Bồ Tát thấy chính xác, chúng ta thấy sai 

rồi. Đạo l  này rất sâu, phải suy nghĩ chín chắn, điều 

chỉnh  quan  niệm  sai  lầm,  điều  chỉnh  hành  vi  sai  lầm 

của chúng ta. 

Chịu ơn người một giọt nước thì vĩnh viễn phải ghi 

nhớ, vĩnh viễn không quên. Người ta có gì không phải 

với  chúng  ta,  tuyệt  đối  không  nên  nhớ  ở  trong  lòng, 

phải  quên  cho  thật  sạch  sẽ,  dứt  khoát  không  để  lại  ấn 

tượng  thì  bạn  mới  có  điều  kiện  học  Phật,  mới  có  tư 

cách làm Phật. Vong ơn bội nghĩa, thường hay nhớ k  

người này không phải với ta, người kia có lỗi với ta thì 

chắc chắn đọa tam đồ, hằng ngày tụng  inh niệm Phật 

vẫn  phải  đọa  tam  đồ.  Đầu  năm  triều  Thanh,  Pháp  sư 

Quán  Đảnh  cũng  nói  như  vậy,  Ngài  nói  không  sai  tí 

nào cả. Hy vọng chúng ta ghi nhớ, chúng ta nghiêm túc 

nỗ lực học tập, gấp rút quay đầu, phòng tránh tai nạn. 

Trong  hơn  một  ngàn  chữ  của  “Cảm  Ứng  Thiên”, 

câu  quan  trọng  nhất  chính  là  “Trung  hiếu  hữu  đễ” . 

Câu  này  có  thể  nói  là  hạt  nhân  của  toàn  bài,  quan  hệ 

lớn  vô  cùng,  là  đạo  l   lớn  của  một  người  lập  thân,  tề 



424 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

gia, trị quốc, bình thiên hạ ở trong xã hội. Người xuất 

gia  tu  hành,  khai  ngộ,  chứng  quả,  làm  Bồ  Tát,  làm 

Phật,  mấu  chốt  cũng  ở  bốn  chữ  này.  Cho  nên,  Thánh 

nhân  thế  xuất  thế  gian,  tôi  đã  nói  quá  nhiều  lần  rồi, 

mục đích, nguyện vọng của bậc Thánh Hiền chỉ là hy 

vọng  tất  cả  chúng  sanh  tương  thân  tương  ái,  chung 

sống  hòa  thuận.  Nhưng  mà  tất  cả  chúng  sanh,  chủng 

loại quả báo không giống nhau. Những khác biệt này từ 

đâu  mà  có  vậy?  Là  từ  nhân  hành  hiện  tại  và  quá  khứ 

của họ không giống nhau. Cho nên, từ trên quả chúng 

ta có thể nhìn thấy nhân, từ trên nhân có thể nhìn thấy 

quả, vậy thì chúng ta đã có trí tuệ rồi. Sự việc này nếu 

muốn đạt đến mục đích thật sự thì chính trị không thể 

làm được. Nếu chính trị có thể đạt được mục đích này 

thì  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  với  thân  phận  của  một 

vương tử, Ngài có thể làm quốc vương. Ngài biết chính 

trị  không  thể  đạt  được.  Vũ  lực  cũng  không  thể  giải 

quyết nổi vấn đề này. Chúng ta thấy trong  inh điển, 

Phật Thích Ca Mâu Ni lúc còn trẻ võ nghệ cao cường, 

Ngài  có  thể  làm  tướng  quân,  có  thể  làm  thống  soái, 

nhưng Ngài từ bỏ tất cả. Ngài biết sự việc này vũ lực 

không thể đạt được, kể cả kinh tế và khoa học k  thuật 

cũng đều không thể làm được. Phương pháp duy nhất 

có thể thu được hiệu quả tốt là chỉ có giáo dục, cho nên 

Thích Ca Mâu Ni Phật chọn công việc giáo dục xã hội 

này, cả đời toàn tâm toàn   dấn thân vào công việc giáo 

dục xã hội đa nguyên văn hóa. Phật Thích Ca Mâu Ni 

là một người như vậy, chúng ta cần nhận thức rõ ràng. 

L  tưởng và   chí vĩ đại của Ngài là muốn giúp tất cả 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

425  

chúng  sanh  lìa  khổ  được  vui,  tương  thân  tương  ái, 

chung sống hòa mục. 

Hôm nay, tại hiện trường có rất nhiều thầy cô đều là 

những  người  dấn  thân  vào  công  tác  giáo  dục.  Công 

việc  này  vô  cùng  vĩ  đại,  thế  nhưng  ngày  nay  trên  thế 

giới,  người  nhận  thức  nó  quá  ít.  Tôi  nghe  có  một  số 

đồng  học  nói,  hiện  nay  thầy  không  dễ  làm,  học  trò 

không dễ dạy. Vấn đề này tôi cũng đã từng thảo luận 

rồi, hiện nay sư đạo suy rồi,  có thể nói đã không còn 

nữa. Hiếu đạo mất hết rồi. Hiếu đạo không còn nữa thì 

sư đạo đương nhiên là không còn, bởi vì sư đạo là xây 

dựng  trên  cơ  sở  của  hiếu  đạo.  Người  không  biết  hiếu 

thân thì làm sao biết tôn sư?  hông thể nào! 

Vào  thời  xưa,  một  người  đệ  tử  tốt  là  cần  cha  mẹ 

hợp  tác  mật  thiết  với  thầy,  mới  có  thể  đem  mầm  non 

này nuôi dưỡng lên được, khiến họ tương lai trở thành 

nhân tài trụ cột xã hội. Tôi còn nhớ, khi tôi khoảng bảy 

- tám tuổi, lần đầu tiên đi học, vào thời đó vẫn còn tư 

thục, không phải trường học. Tư thục bố trí ở trong một 

từ  đường,  một  người  thầy  dạy  khoảng  hai  mươi  mấy 

học trò. Phụ thân tôi mang theo lễ vật cúng dường thầy, 

ở ngay đại sảnh đó của thầy. Đại sảnh đó chính là đại 

điện ở trong từ đường. Ngay giữa bàn thờ cúng dường, 

có  bài  vị  của  chí  Thánh  tiên  sư   hổng  Lão  Phu  Tử. 

Phụ thân dắt theo tôi, phụ thân ở phía trước, tôi theo ở 

phía sau, trước tiên hướng về bài vị  hổng Lão Phu Tử 

hành lễ tôn kính nhất là ba lần qu , chín lần dập đầu. 

Sau khi hành lễ hoàn tất thì mời thầy ngồi vào ghế trên, 



426 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

phụ thân của tôi ở phía trước, tôi theo ở phía sau, cũng 

hướng  về  thầy  hành  lễ  ba  lần  qu ,  chín  lần  dập  đầu. 

Sau đó dâng lễ vật lên, đem con trẻ giao cho thầy. Gia 

trưởng đối với thầy tôn trọng như vậy, nếu thầy không 

thể  dạy  con  trẻ  tốt  thì  sao  xứng  đáng  với  gia  trưởng? 

Nghi  lễ  này  hiện  nay  không  còn  nữa.   hi  tôi  ở  Đài 

Trung,  thầy  L   đã  từng  mở  một  lớp  học  gọi  là  “Lớp 

nghiên  cứu  nội  điển”.  Trong  lớp  học  này  có  tám  học 

trò, chính thầy là người phụ trách lớp học này, thầy đã 

mời  năm  vị  thầy,  tôi  cũng  là  một  trong  số  đó.  Ngày 

khai giảng đó, thầy L  đại biểu cho gia trưởng của học 

trò đảnh lễ ba lạy với chúng tôi - những người làm thầy 

này. Gia trưởng này không biết, thầy L  đại biểu cho 

gia trưởng hành lễ. Chúng tôi không dám tiếp nhận, thế 

nhưng  không  dám  tiếp  nhận  cũng  không  được,  thầy 

bảo chúng tôi ngồi rất nghiêm chỉnh ở đó, chúng tôi y 

giáo  phụng  hành,  đành  phải  ngồi  ở  đó  để  thầy  lạy  ba 

lạy. Nhận kiểu đối xử theo nghi lễ long trọng này, nếu 

không  thể  nghiêm  túc  dạy  học  thì  đó  chính  là  tội  lỗi. 

Hiện  nay  nghi    lễ  không  còn  nữa.  Hiện  nay  nghe  nói 

thầy  dạy  dỗ  học  trò,  gia  trưởng  còn  muốn  kiện  thầy. 

Cho nên, thế gian này có tai nạn cực lớn sắp hiện tiền. 

Đây là gì vậy? Đúng như nhà tôn giáo nói là ông trời 

trừng phạt, thượng đế trừng phạt. Chúng ta xem thấy ở 

trong “Lời Tiên Tri” nói, người ta nhìn thấy tương lai 

trên  thế  gian  này  có  rất  nhiều  người  chết,  bảy  tháng 

chôn  cất  cũng  không  hết.  Quả  báo  này  từ  đâu  mà  có 

vậy? Từ nhân bất thiện. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

427  

Trung  Quốc  thời  cổ  đại,  việc  lớn  quan  trọng  nhất 

của  quốc  gia  chính  là  dạy  học.  Chương  “Học    ”  ở 

trong “Lễ   ” là triết học giáo dục cổ xưa của Trung 

Quốc  chúng  ta,  là  phương  châm  chỉ  đạo  giáo  dục  cổ 

xưa,  bên  trong  viết  rất  rõ  ràng,  rất  minh  bạch:  “Kiến 

quốc quân dân, giáo học vi tiên” .  ây dựng quốc gia, 

thống trị quốc gia, lãnh đạo nhân dân, điều gì là quan 

trọng nhất? Dạy học là quan trọng nhất. Một gia đình 

cũng là như thế. Ở trong gia đình dạy học cũng là quan 

trọng  nhất.  Con  người  nếu  như  không  tiếp  nhận  giáo 

dục  của  Thánh  Hiền,  thực  ra  mà  nói  là  có  khác  gì  so 

với  cầm  thú  chứ?  Còn  tàn  nhẫn,  còn  độc  ác  hơn  cầm 

thú. Sư tử, hổ, báo, mọi người nhìn thấy chúng sau khi 

ăn no rồi thì bình yên vô sự với động vật nhỏ, động vật 

nhỏ chạy qua chạy lại ở xung quanh chúng, chúng cũng 

chẳng  thèm  quan  tâm.  Con  người  thì  không  như  vậy, 

không  ăn  cũng  muốn  giết  chúng.  Cho  nên,  con  người 

nhất định phải tiếp nhận giáo dục. Ở thời đại này hiện 

nay,  người  có  thể  tiếp  nhận  thì  phải  tận  tâm  tận  lực 

hướng dẫn họ, còn người không thể tiếp nhận thì chúng 

ta phải bớt làm khó dễ. 

Mục  đích  dạy  học  của  nhà  Nho  là  dạy  người  làm 

Thánh, làm Hiền. Mục đích dạy học của nhà Phật là dạy 

người làm Phật, làm Bồ Tát. Dạy học của nhà Phật, từ 

đầu đến cuối, nói thực ra chính là có ba việc. Việc thứ 

nhất là dạy người đoạn ác tu thiện, việc thứ hai là dạy 

người phá mê khai ngộ, việc thứ ba là dạy người chuyển 

phàm  thành  Thánh.  Sao  gọi  là  Thánh?  Hiểu  rõ  chân 



428 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

tướng  của  vũ  trụ  nhân  sinh,  thông  đạt  sự  l   của  nhân 

duyên  quả  báo  thì  người  này  được  gọi  là  Thánh  nhân. 

“Thánh” với “Phật” của Ấn Độ   nghĩa hoàn toàn tương 

đồng. Phật là người giác ngộ, Thánh là người hiểu biết. 

Hiểu biết chính là giác ngộ, giác ngộ chính là hiểu biết. 

Sự l  của vũ trụ nhân sinh quá sâu, quá rộng, không cần 

phải học, không thể học được. Học, sở học cả đời bạn là 

hữu  hạn.  Phải  làm  thế  nào  mới  có  thể  đạt  được  vậy? 

Phải  khai  ngộ.  Cho  nên  dạy  học  của  thế  xuất  thế  gian 

đều  chú  trọng  ở  khai  ngộ.   hông  chỉ  là  nhà  Phật  nói 

phải khai ngộ, mà nhà Nho dạy học cũng nói khai ngộ, 

vậy không ngộ thì làm sao được? Chúng ta ngày nay tại 

sao không thể khai ngộ vậy? Phiền não che đậy, vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước khiến chúng ta không thể 

khai ngộ. Phật Bồ Tát dạy cho chúng ta buông xả vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước liền khai ngộ ngay. Buông 

xả  một  phần  thì  có  chỗ  ngộ  một  phần,  buông  xả  hai 

phần thì có chỗ ngộ hai phần. Những thứ này là chướng 

ngại.  hai ngộ là trí tuệ, đức năng vốn có trong tự tánh 

chúng ta, không phải đến từ bên ngoài. Tại sao chúng ta 

cứ  muốn  chấp  trước  kiên  cố  vậy?  Trong  chấp  trước, 

điều quan trọng nhất là chấp ngã, vì có ngã thì liền có 

riêng tư, có ngã thì liền có dục vọng. Tâm riêng tư là mê 

hoặc, dục vọng là nguồn gốc của tội nghiệp, bạn tạo tội 

nghiệp rồi. 

Phật dạy chúng ta, mỗi một đệ tử Phật học Phật đều 

phải  gánh  vác  công  tác  giáo  dục  xã  hội.  Việc  này  rất 

trọng  đại.  Phật  pháp  muốn  phổ  độ  chúng  sanh,  muốn 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

429  

cứu khổ cứu nạn. Cách cứu như thế nào vậy? Dạy học. 

uất gia là giống như đã chọn ngành nghề này trong xã 

hội.  Chúng  ta  nhất  định  phải  có  tinh  thần  chuyên 

nghiệp, thúc đẩy giáo dục Phật Đà. Giáo dục Phật Đà là 

giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa, không phân chủng 

tộc,  không  phân  khu  vực,  không  phân  tín  ngưỡng  tôn 

giáo, dạy học bình đẳng, còn cần phải tự mình lấy bản 

thân làm mẫu mực, vì quảng đại quần chúng xã hội làm 

nên một tấm gương tốt. Đặc biệt là ở trong “ inh Hoa 

Nghiêm”, chúng ta xem thấy hư không pháp giới mỗi 

hình mỗi loại muôn nghìn sai biệt, quần thể khác nhau, 

văn  hóa  khác  nhau,  tín  ngưỡng  tôn  giáo  khác  nhau, 

Phật đều có thể hướng dẫn họ viên mãn, để mỗi người 

đều có thể phá mê khai ngộ, mỗi người đều có thể làm 

Thánh làm Hiền, hoàn toàn không có phá hoại quần thể 

của  họ,  hoàn  toàn  không  chướng  ngại  tín  ngưỡng  tôn 

giáo của họ, cũng không hề làm tổn hại văn hóa của họ 

chút nào. Chỉ có giúp đỡ họ mở rộng m  hóa đời sống 

của họ, làm tốt hơn văn hóa của họ, cho nên họ thành 

công. Dựa vào cái gì? Tâm chân thành, nhà Phật gọi là 

tâm  Bồ  Đề,  thật  tâm  đối  người,  chân  thành  tiếp  vật. 

Lão  tử  chúng  ta  cũng  nói,  người  khác  dùng  tâm  thiện 

đối với ta, ta dùng tâm thiện đối với người; người khác 

dùng tâm bất thiện đối với ta, ta vẫn dùng tâm thiện đối 

với  người;  người  khác  tin  ta,  ta  tin  người;  người  khác 

không  tin  ta,  ta vẫn tin họ. Cho nên Thánh Hiền  nhân 

dạy bảo chúng ta, chúng ta phải có thành ý, có thiện ý, 

thuần  là  tâm  yêu  người  yêu  vật,  bố  thí  vô  tư  vô  điều 



430 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

kiện, cung kính cúng dường đối với tất cả chúng sanh. 

Các vị ở trên Phật Kinh tỉ mỉ mà quán sát, Phật có phải 

làm  như  vậy  không?  Đây  là  hành  nghi  của  Phật, 

nguyên tắc đối nhân xử thế tiếp vật của Phật. Chúng ta 

phải  ở  chỗ này  mà  học tập. Bốn  chúng đồng tu chúng 

ta, không chỉ là người xuất gia, mà đồng tu tại gia cũng 

phải  làm,  chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  làm  thì  mới  có  thể  cứu 

vãn xã hội này. Phải chính mình làm gương. 

Hiện  tại  ở  Trung  Quốc,  tôi  xây  dựng  mười  trường 

trung  học.  Mười  trường  trung  học  này  tôi  đều  gọi  là 

"Trung Học Từ Quang". Các vị từ Đài Loan đến thì biết, 

tôi  đã  ở  Thư  Viện  Từ  Quang  mười  năm,  cho  nên  ở 

Trung Quốc đại lục tôi xây mười trường Trung Học Từ 

Quang  để  kỷ  niệm  lão  sư  L .  Học  trò  báo  ân  lão  sư. 

Đồng Nhân Quế Châu là nơi lúc nhỏ tôi đi học. Lúc tôi 

đi  học,  quốc  gia  xây  dựng  Trung  Học  Đệ  Tam,  hiệu 

trưởng là tiên sinh Châu Bang Đạo, biệt hiệu của ông là 

Khánh  Quang.  Tôi  ở  Đồng  Nhân  xây  một  trường 

"Trung Học  hánh Quang" để kỷ niệm hiệu trưởng của 

tôi. Vì sao tôi phải làm như vậy? Học trò ngày nay vong 

ân  phụ  nghĩa  đối  với  lão  sư,  chúng  ta  làm  thế  nào  dạy 

tôn sư trọng đạo, mỗi niệm không quên ân thầy? Chúng 

ta làm ra hình tượng cho mọi người xem. Tôi tiếp nhận 

giáo  huấn  của  tiên  sinh  Phương  Đông  M .  Ở  Đồng 

Thành, An Huy - quê hương của thầy chỉ có một trường 

trung học, tôi vì thầy xây dựng một "phòng dạy vi tính 

Đông M ", tặng cho trường học đó 100 máy vi tính, xây 

một phòng vi tính để kỷ niệm lão sư Phương Đông M . 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

431  

Ở  Đại  Học  Sơn  Đông  của  Tế  Nam  Sơn  Đông,  tôi  xây 

dựng  cho  họ  một  phòng  dạy  vi  tính  "Lý  Bỉnh  Nam", 

ngoài ra còn xây dựng cho họ một phòng nghe nhìn mở 

rộng đối với dân chúng để kỷ niệm lão sư L . Thầy giáo 

dạy  tôi  học,  hiện  tại  vẫn  còn  một  vị  còn  ở  nhân  gian. 

Mỗi năm ngày tết ngày lễ tôi đều thăm viếng, cũng đều 

có cúng dường. Đây là thầy chủ nhiệm của tôi, lúc tôi đi 

học ở Nam Kinh. Lần này tôi cũng nghĩ xây một phòng 

vi tính, lấy tên của thầy tôi là Từ Thế Trạch, tặng 100 bộ 

vi  tính  cho  "phòng  vi  tính  Thế  Trạch"  này.  Hiện  tại 

người thế gian đã quên mất đi việc “tôn sư trọng đạo”, 

cho nên thế gian này sẽ có tai nạn lớn. Bất hiếu cha mẹ, 

bất kính sư trưởng thì xã hội hiện tại này thành ra cái gì? 

Chúng ta xem thấy hiện tượng rất là đau lòng. Chúng ta 

toàn tâm toàn lực nghĩ đến thì thảy đều phải làm được. 

Ở  Trung  Quốc  đại  lục,  muốn  xây  trường  học  thì 

phải nhờ chính phủ giúp đỡ. Lần trước Đại sứ Trần đến 

thăm tôi, tôi thỉnh cầu ông giúp đỡ tôi mau chóng thực 

hiện  những  nguyện  vọng  này.  Hiện  tại  hai  phòng  vi 

tính này, ngay trong  một - hai tháng này sẽ thực hiện. 

Chúng ta dạy những gì? Dạy trung, dạy hiếu. Thích Ca 

Mâu Ni Phật nói pháp 49 năm, thậm chí mười phương 

ba  đời  tất  cả  chư  Phật  vì  chúng  sanh  giảng  Kinh  nói 

pháp cũng chẳng qua là hai chữ "trung hiếu" mà thôi. 

Hai chữ này, thực tế mà nói, người biết được càng ngày 

càng ít, người có thể làm được thì càng ít hơn, cho nên 

chúng ta phải nỗ lực đi giảng dạy, phải giảng giải sâu 

vào, vẫn phải nên làm ra cho người khác xem. 



432 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Hai chữ "hữu đễ" này bao gồm ở trong hiếu đạo, ở 

ngay  chỗ  này  tại  vì  sao  đặc  biệt  muốn  nêu  ra?  Dạy 

chúng  ta  phương  pháp  hành  hiếu.  Hiếu  phải  làm  từ 

"ái", "kính". Hữu đễ là đối với người. 

Chữ "hiếu" này, ở Trung Quốc, nguyên tắc chế tạo 

ra  văn  tự  mà  nói  thì  nó  thuộc  về  hội  ý,  vào  thời  xưa 

chúng  ta  gọi  là  "lục  thư"  (sáu  nguyên  tắc).  Phù  hiệu 

này  là  bảo  chúng  ta  nhìn  vào,  thể  hội     nghĩa  của  nó. 

Bên trên là chữ "lão", bên dưới là chữ "tử", hợp lại với 

nhau gọi là “hiếu”. Ý này rất rõ ràng, nhắc nhở chúng 

ta là đời trước và đời sau là một thể. Đời trước còn đời 

trước nữa, đời sau vẫn còn đời sau nữa, đúng như nhà 

Phật  đã  nói   "rộng  khắp  mười  phương,  ngang  cùng  bờ 

 mé" ,  là  cùng  một  thể  sinh  mạng,  cùng  một  chỉnh  thể. 

Đây  là  phù  hiệu     nghĩa  tượng  trưng,  chính  là  trên 

"Kinh Bát Nhã" đã nói "thật tướng các pháp". 

Chúng  ta  bình  thường  trong  lúc  giảng  giải  đã  nói, 

hư không pháp giới, pháp tánh của tất cả chúng sanh, 

trong triết học nói đó là "bản thể của vũ trụ nhân sanh". 

Từ  trong  sự  nhận  biết  này  mới  chân  thật  sanh  ra  tâm 

yêu  thương,  tâm  cung  kính.  Vừa  rồi  tôi  nói  tâm  chân 

thành, tâm  chí  thiện, tâm  bác  ái, tâm  nguyện  vô tư  vô 

điều  kiện  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh,  đều  là  từ  trong 

hiếu tâm mà sanh ra. Bạn không nhận biết, không hiểu, 

cho nên Phật khuyên bạn phát tâm Bồ Đề. Tâm Bồ Đề 

của bạn vĩnh viễn không thể phát ra, nguyên nhân này 

do đâu? Bạn không biết được hư không pháp giới tất cả 

chúng  sanh  là  chính  mình.  Bạn  không  hiểu  rõ  đạo  lý 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

433  

này, không hiểu rõ chân tướng sự thật thì tâm của bạn 

làm  sao  phát?  Chân  thật  hiểu  rõ  rồi,  biết  được  rồi  thì 

tâm  Bồ  Đề  tự  nhiên  liền  phát  ra.  Tâm  Bồ  Đề  phát  ra 

chính là thâm tâm, là đại bi tâm. Thâm tâm là hiếu đức 

hiếu thiện, Vương Dương Minh gọi là "lương tri lương 

năng".  Đại  bi  tâm  là  tâm  lợi  ích  tất  cả  chúng  sanh 

không  có  điều  kiện,  không  mong  cầu  bất  cứ  đền  đáp 

nào. Cho nên, Phật từ công việc giáo dục nghĩa vụ này, 

Ngài không tiếp nhận đền đáp. Có đền đáp thì người ta 

hoài  nghi.  Không  mong  cầu  đền  đáp  thì  người  ta  mới 

tôn kính,  bạn dạy tôi là thật, không có điều kiện. 

Nếu chúng ta muốn Phật pháp hưng vượng, chân thật 

có thể cứu vãn thế gian này thì chúng ta phải nỗ lực học 

tập. Nếu chúng ta không nỗ lực học tập với Phật Bồ Tát 

thì không làm được điều này. Cho nên, việc thứ nhất là 

phải đem   niệm tự tư tự lợi nhổ đi tận gốc. Ngày xưa, 

lưu lại một chút, bạn còn có thể có chút thành tựu, nhưng 

thời đại hiện tại này, lưu lại một chút thì không thể. Thời 

đại không như thời xưa, cũng chính là nói, chúng ta đối 

diện với hoàn cảnh đã ác hóa đến cùng tột, như trên  inh 

Phật  nói  "ngũ  trược  ác  thế",  nếu  không  dùng  tâm  cực 

thanh tịnh thì không cách gì giúp đỡ những chúng sanh 

này. Chúng ta đối diện với những việc này, nhà Phật nói 

đối  diện  với  những  chúng  sanh  nên  độ,  so  với  thời  đại 

ngày  trước  là  phải  khó  khăn  hơn  quá  nhiều.  Cho  nên, 

chúng ta ngày nay, về phẩm đức, học vấn, trí tuệ, phương 

tiện  khéo  léo,  nếu  như  không  thể  siêu  vượt  hơn  người 

xưa mười lần trở lên thì không làm được. 



434 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Chúng ta có  thể  siêu  vượt  người  xưa hay  không  là 

hoàn  toàn  ở  một  niệm  của  chính  mình.  Chính  mình 

chịu  hy  sinh  thì  có  thể  siêu  vượt.  Hy  sinh  cái  gì?  Hy 

sinh vọng tưởng, phân  biệt, chấp trước; danh vọng  lợi 

dưỡng, năm dục sáu trần phải xả được sạch trơn. Thích 

Ca Mâu Ni Phật năm xưa tại Vườn Lộc Uyển xuất gia 

cho  năm  học  trò.  Chúng  ta  ngày  nay  cũng  không  cầu 

nhiều, có thể có năm - sáu người chí đồng đạo hợp thì 

có  thể  làm  cho  Phật  giáo  hưng  vượng  lên.  Chúng  ta 

phải làm thế nào? Học Thích Ca Mâu Ni Phật trải qua 

đời sống ở mức thấp nhất, với người không tranh, với 

đời không cầu, trải qua đời sống nguyên thủy, du hóa 

thế  gian  thì  liền  có  thể  nhận  được  hiệu  quả.  Cho  nên, 

chúng  ta  sanh  đến  thế  gian  này  không  phải  vì  chính 

mình,  mà  vì  chúng  sanh  khổ  nạn;  chết  cũng  vì  chúng 

sanh  khổ  nạn,  không  có  vì  chính  mình.  Nếu  có  một 

chút ý niệm vì chính mình mà lo nghĩ thì bạn là phàm 

phu,  bạn  không  phải  thánh  nhân,  bạn  không  phải  thật 

đệ tử Phật. Trên "Kinh Kim Cang" nói rất hay:  "Nhược 

 Bồ Tát hữu ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, 

 thọ giả tướng, tức phi Bồ Tát" . Cho nên phải xa lìa bốn 

tướng, khiến cho tâm của chính mình chân thật đạt đến 

chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác,  từ  bi, 

phải chân thật làm đến được một trăm phần trăm. Biểu 

hiện  bên  ngoài  là  biểu  diễn,  chân  thật  là  nhìn  thấu, 

buông xả, tự tại, tùy duyên, lão thật niệm Phật cầu sanh 

Tịnh Độ. Đây thật là đệ tử Phật. Đây là giáo huấn chân 

thật, đối với chính mình, đối với chúng sanh, đối với xã 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

435  

hội, chắc chắn được chư Phật hộ niệm, long thiên thiện 

thần  bảo  hộ.  Cho  nên,  các  đồng  tu  phải  nỗ  lực  khắc 

phục phiền não tập khí của chính mình, ở trên giảng đài 

ngồi  xếp  bằng  hai  giờ  đồng  hồ  mà  không  làm  được, 

vậy  thì  sao  được?  Phải  liều  mạng  mà  làm  cho  được. 

Khi tâm thanh tịnh, tâm định rồi thì không khó. Khó là 

vì vọng tưởng nhiều, vẫn là dục vọng nhiều. Đây là đại 

chướng  ngại,  không  chỉ  chướng  ngại  tu  hành  mà  còn 

đưa chúng ta đến ba đường ác, đưa đến địa ngục. Cho 

nên ái dục, thị hiếu không thể không xả bỏ. Phải xả cho 

được  sạch  sẽ.  Đời  sống  phải  tùy  duyên,  quyết  không 

được phan duyên. 

Sau khi các vị ở nơi đây học thành rồi thì du hóa thế 

gian, tốt nhất là hồi phục khất thực. Buổi tối ở dưới gốc 

cây lớn, ở trong cái lều nhỏ thì tốt. Hiện tại lều bạt rất 

tốt, rất tiện lợi. Trí tuệ khai rồi thì không cần sách vở, 

vì  chúng  sanh  giảng   inh  nói  pháp  cũng  không  cần 

phải dự bị, đều bỏ đi sạch sẽ rồi. Thích Ca Mâu Ni Phật 

năm xưa không có quyển sách nào, Khổng Lão Phu Tử 

cũng không có quyển sách nào. Cần những thứ này để 

làm gì? Hiện tại bạn cố gắng làm, nhất định phải khai 

ngộ. Sau khi đại triệt đại ngộ, trí tuệ trong tự tánh chính 

là Phật pháp viên mãn. Hy vọng các đồng tu phải chăm 

chỉ, phải nỗ lực. Thời gian rất là bảo quý, một giây một 

phút đều không nên để luống qua. 

 



436 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Chánh văn: “Chánh kỷ hóa nhân”. 

27Những  gì  mà  phần  trước  nói  đều  là  hoàn  thành 

đức  hạnh  của  chính  mình,  mục  đích  là  nhằm  giúp  đỡ 

người khác. Trí tuệ, đức hạnh của mình chưa có thành 

tựu  thì  không  thể  giáo  hóa  chúng  sanh.  Cho  nên,  nếu 

muốn  giáo  hóa  chúng  sanh  thì  trước  tiên  phải  tu  bản 

thân  cho  tốt.  Đây  là  đạo  l   nhất  định.  Bất  kể  là  cổ 

Thánh tiên Hiền Trung Quốc hay chư Phật Bồ Tát của 

Ấn  Độ,  mỗi  người  cũng  đều  phải  làm  như  vậy,  thậm 

chí là tất cả chư Phật mười phương thế giới cũng không 

có ngoại lệ. Cho nên chúng ta bắt buộc phải tuân theo 

con  đường  này,  nhất  định  trước  tiên  phải  tu  bản  thân 

tốt.  Phần  trước  đề  cập  đến  “Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện” 

với quí vị. Muốn thực hiện được câu  “chúng sanh vô 

 biên thệ nguyện độ”  của “Tứ Hoằng Thệ Nguyện” thì 

nhất  định  trước  tiên  phải  đoạn  phiền  não,  thành  tựu 

pháp môn, sau đó mới có thể hóa độ người. Đoạn phiền 

não là hoàn thành đức hạnh của mình. Học pháp môn là 

thành  tựu  trí  tuệ  của  mình,  chúng  ta  thường  nói  là 

“phẩm học kiêm ưu”. 

Bản  thân  chúng  ta  là  đệ  tử  Phật,  bất  luận  là  đệ  tử 

xuất  gia  hay  là  đệ  tử  tại  gia  đều  có  sứ  mạng  hóa  độ 

chúng  sanh.   uất  gia,  tại  gia  đều  là  Bồ  Tát,  cho  nên 

giáo dục của Phật, thành tựu của Ngài là pháp giới Bồ 

Tát.  Thế  giới  Hoa  Tạng  trong  “ inh Hoa  Nghiêm”  là 

pháp  giới  Bồ  Tát.  Thế  giới  Cực  Lạc  trong  “ inh  Vô 



27 Bắt đầu đĩa 27 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

437  

Lượng Thọ” nói rất rõ ràng, không những là pháp giới 

Bồ Tát mà còn là pháp giới của Bồ Tát Phổ Hiền,  “tất 

 cả cùng tu theo đức của Phổ Hiền Đại Sĩ” , câu này quí 

vị đều đã đọc qua. Chúng ta thử suy nghĩ, chúng ta có 

cái  đức  của  Phổ  Hiền  Đại  Sĩ  chưa?  Nếu  như  chưa  có 

đức của Phổ Hiền Đại Sĩ thì không thể vãng sanh, điểm 

này chúng ta phải đặc biệt lưu  . 

“Tất cả cùng tu theo đức c a Ph  Hi n Đại Sĩ” , 

đây  là  câu   inh  văn  đầu  tiên,  sau  phần  liệt  kê  đại 

chúng  thượng  thủ  trong  “ inh  Vô  Lượng  Thọ”.  Phật 

chỉ dạy chúng ta như thế nào, chúng ta cần phải học tập 

như thế ấy. Sau đó thử nghĩ tiếp, người niệm Phật rất 

nhiều,  nhưng  tại  sao  người  vãng  sanh  lại  ít  như  vậy? 

Lưu   qua một chút đối với  inh văn sẽ rất rõ ràng, rất 

minh bạch. Tuy người niệm Phật rất nhiều nhưng chưa 

đủ đức của Phổ Hiền Đại Sĩ, cho nên không thể vãng 

sanh.  Đức  của  Phổ  Hiền  Đại  Sĩ  mấu  chốt  ở  chỗ  nào 

vậy? Mấu chốt là ở chỗ tâm lượng. Tâm lượng của Bồ 

Tát  Phổ  Hiền  là  giống  như  hư  không  pháp  giới  vậy, 

Ngài thật sự là  “tâm bao thái hư, lượng chu sa giới” . 

Tâm lượng của chúng ta nhỏ như vậy, mỗi ngày niệm 

mười  vạn  tiếng  Phật  hiệu  cũng  không  thể  vãng  sanh. 

Lời  nói  này  là  thật,  không  phải  giả.  Đại  đức  xưa  nói: 

 “Miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, đau mồm  rát họng 

 cũng uổng công” . Nếu như có đức của Phổ Hiền Đại Sĩ 

thì chỉ cần niệm một tiếng Phật hiệu liền vãng sanh rồi, 

đâu có cần thiết niệm nhiều như vậy. Tâm của họ chính 

là tâm Phật, hạnh của họ cũng chính là hạnh Phật, tâm 



438 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

và hạnh tương ưng, từng nguyện tương ưng thì đâu có 

đạo  l   nào  không  vãng  sanh?  Chúng  ta  phải  hiểu  rõ, 

hàng  ngày  niệm  “ inh  Vô  Lượng  Thọ”  mà  không  tu 

đức của Phổ Hiền Đại Sĩ thì sao có thể thành tựu được? 

Đức  của  Phổ  Hiền  Đại  Sĩ  vô  lượng  vô  biên,  chư 

Phật  Như  Lai  cùng  đến  kể  ra  cũng  kể  không  hết.  Thế 

Tôn  vì  chúng  ta  quy  nạp  thành  mười  loại  lớn,  gọi  là 

“Phổ Hiền Thập Đại Nguyện Vương”, khi chúng ta tu 

học  sẽ  tương  đối  thuận  tiện.  Nguyện  thứ  nhất  là   “Lễ 

 kính  chư  Phật” ,  chúng  ta  có  làm  được  chưa?  Ý  này 

chính là dùng tâm chân thành, cung kính đối xử tất cả 

người, tất cả sự, tất cả vật, đó gọi là lễ kính chư Phật. 

Chúng ta chưa làm được thì phải xem lại. Nếu chúng ta 

đối với người, với sự, với vật, tâm thái này hoàn toàn 

tương  phản,  vậy  là  đại  bất  kính.  Hàng  ngày  cặp  mắt 

giống  như  kẻ  trộm  vậy,  chỉ  chuyên  tìm  thói  xấu  của 

người khác, chuyên thấy khuyết điểm của người khác, 

sưu  tập  lỗi  lầm  của  người  khác,  đây  chính  là  đại  bất 

kính,  vậy  thì  bạn  niệm  Phật  có  gào  rát  cổ  họng  cũng 

uổng công. 

Chúng ta đọc sách Nho, bản hội tập sách Nho giáo 

huấn đức hạnh, quyển đầy đủ tính đại biểu nhất là “Ngũ 

Chủng  Di  Quy”  do  tiên  sinh  Trần  Hoằng  Mưu  ở  thời 

triều Thanh biên tập. Ông đem  inh điển của Nho gia 

và một số ngôn hạnh, lời dạy chân thật của các bậc Đại 

đức nhiều đời này phân loại, biên tập lại. Trước đây tôi 

cầu học ở Đài Trung, thầy L  chỉ định quyển sách này 

làm sách giáo khoa tu thân cho học sinh chúng tôi. Năm 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

439  

xưa,  sách  của  chúng  tôi  đọc  là  sách  của  nhà  xuất  bản 

nào tôi không nhớ rõ, chữ rất nhỏ, phân lượng tương đối 

nhiều,  sách  đóng  bìa  cứng  rất  dày.  Về  sau  Trung  Hoa 

Thư  Cục  từ  trong  “Tứ   hố  Bị   ếu”  tách  ra  thành  hai 

bản lẻ thượng và hạ, đóng bìa thường, lưu hành. Trung 

Hoa Thư Cục in sách này chữ lớn, dễ đọc. 

Chúng ta thử xem, bậc Thánh Hiền thế gian dạy người 

như thế nào? Chúng ta phải thường xuyên xem lại, không 

được phép làm việc tổn đức. Tu đức còn không kịp nữa, 

cứ chuyên làm việc tổn đức thì sao có thể thành tựu được? 

Hay nói cách khác, điều kiện để làm một người thiện quân 

tử thế gian chúng ta còn không thể đạt được thì chúng ta 

cách Bồ Tát, cách A La Hán quá xa rồi. Trên bục giảng, 

những thiện xảo này chúng ta có thể dễ dàng học được, 

nhưng mà bạn ở trên bục giảng muốn nhiếp thọ được đại 

chúng  thì  phải  dựa  vào  công  phu  tu  trì  của  bạn.  Bạn 

không có công phu tu trì chân thật thì bạn sẽ không thể 

nhiếp hóa đại chúng được. Hay nói cách khác, lời mà bạn 

nói  ra,  từng  câu  từng  chữ  phải  từ  trong  tâm  bạn  nói  ra, 

không  phải  nói  ra  từ  cửa  miệng.  Tâm  hạnh  không  hợp 

nhau, ngôn hạnh không hợp nhau thì không có ai tin bạn, 

dù bạn nói hay đi nữa, người ta nghe rồi cười xòa là xong. 

Cho  nên,  bất  kể  người  xuất  gia  hay  tại  gia  đều  phải  có 

công phu tu hành thật sự. Bản thân chúng ta không chánh, 

muốn bảo người khác đoan chánh, không có đạo l  này. 

Ở thời đại tai nạn triền miên, chúng ta không có năng lực 

phòng tránh tai nạn mà muốn đi giúp đỡ người khác, cũng 

không có cái đạo l  này. 



440 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Câu nói “Chánh kỷ hóa nhân” này là rất quan trọng. 

Ở trong bài này, từ câu này trở xuống là giảng hóa tha. 

Câu này là nói tổng quát. Ở trong “Hội Biên” cũng chú 

giải rất tường tận. Ông đem hai chữ này giải thích. Sao 

gọi  là  “chánh”?  “ ác  bất  khả  dịch”  là  chánh.  “Hóa 

 giả,  tự  nhiên  nhi  nhiên” ,  hai  câu  nói  này  rất  hay. 

 “Chánh”   là  tín  tâm  kiên  định,  tâm  nguyện  kiên  định. 

Tín nguyện của chúng ta là ở cầu đạo, là ở cầu chứng 

quả. Chứng quả là gì? Ở trong Phật pháp A La Hán là 

chứng  quả,  Bồ  Tát  là  chứng  quả,  Phật  là  chứng  quả. 

Nếu  muốn  cầu  chứng  quả  thì  trước  tiên  phải  đoạn 

phiền não. Tập khí phiền não không đoạn thì sự tu học 

của chúng ta sẽ không thể bàn đến thành tích gì được 

nữa. Mọi người đều biết, kiến tư phiền não đoạn sạch 

rồi  mới  có  thể  chứng  được  quả  A  La  Hán.  Mặc  dù 

chúng  ta  không  đoạn  được,  nếu  đi  theo  hướng  con 

đường  đoạn  phiền  não  này,  nhất  định  phải  làm  được 

phiền não nhẹ thì công phu của chúng ta mới có thành 

tựu. Phiền não mỗi năm một nhẹ bớt, mỗi tháng một ít 

dần thì đời sống của bạn được hạnh phúc, được tự tại, 

được  vui  vẻ,  trong  Phật  pháp  thường  nói  là  “pháp  hỷ 

sung mãn”. Đó là thật, không phải giả. Trong đồng tu 

chúng ta, có ai học Phật mà học rất thích thú, rất có thọ 

dụng hay không? Có, cũng không phải là thiểu số, họ 

thật  sự  có  thọ  dụng  này.  Họ  đến  nói  với  tôi,  tôi  cũng 

mừng cho họ. Họ được pháp hỷ, họ làm thật. Bắt đầu 

làm  từ  đâu  vậy?  Cổ  đức  dạy  cho  chúng  ta  rất  nhiều, 

nhưng điều quan trọng nhất vẫn là  “bắt đầu từ không 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

441  

 vọng ngữ” . Đây là lời dạy chân thật. Chúng ta tu hành 

bắt đầu từ đâu vậy? Bắt đầu tu từ “không vọng ngữ”, 

phù hợp cương lĩnh tu hành mà Thế Tôn nói với chúng 

ta  ở  trong  “ inh  Vô  Lượng  Thọ”  là  “kh o  giữ  ba 

nghiệp” .  Câu  đầu  tiên  là   “Khéo  giữ  khẩu  nghiệp, 

 không  nói  lỗi  người” .  Đại  đức  xưa  dạy  chúng  ta  tu 

hành   “bắt  đầu  từ  không  vọng  ngữ”   là  tương  ưng  với 

inh dạy. 

Cổ  đức  lại  dạy  cho  chúng  ta  phương  pháp  tu  tâm 

thanh tịnh. Trong “ inh Di Đà”, pháp môn Tịnh tông 

tu  là  “Nhất  tâm  bất  loạn”.  Mục  đích  tu  học  của  Tịnh 

tông  thật  sự  chính  là  Nhất  Tâm  Bất  Loạn.  Trong 

“ inh Di Đà” nói:  “Nhất tâm bất loạn, tâm không điên 

 đảo” . Nhất tâm bất loạn là định, tâm không điên đảo là 

tuệ. Làm thế nào có thể thật sự thành tựu nhất tâm bất 

loạn, tâm không điên đảo vậy? Đương nhiên khéo giữ 

ba nghiệp là vô cùng quan trọng. Nhưng mà bắt đầu từ 

chỗ nào? Cổ nhân cũng dạy chúng ta:  “Biết quá nhiều 

 chuyện, thêm phiền n o. Quen quá nhiều người, lắm 

 thị phi” . Việc gì phải biết nhiều chuyện như vậy chứ? 

Đi hóng chuyện khắp nơi, vậy là bạn tiêu rồi! 

Năm xưa, sau hai năm chúng tôi xuất gia, thọ giới, 

chúng tôi có một vị sư huynh đồng giới, đó là Pháp sư 

Giác  Bân.  Huynh  ấy  sau  khi  thọ  giới  không  lâu  (đại 

khái  là  khoảng  nửa  năm),  đến  Nam  bộ  để  nhập  thất. 

Điều này rất tốt, chúng tôi rất ngưỡng mộ huynh ấy, vì 

có phước báo nhập thất như vậy. Trải qua một năm tôi 



442 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

có duyên đến Nam bộ, tôi đặc biệt ghé vào trong thất 

để  thăm  huynh  ấy.   hi  huynh  ấy  nhập  thất,  đã  mượn 

tôi một bộ sách “Trung Quán Luận Sớ” gồm mười hai 

quyển,  phân  lượng  hoàn  toàn không nhiều,  sách  đóng 

bằng dây buộc. Huynh ấy muốn đem vào thất để xem. 

Trải  qua  một  năm,  tôi  hỏi  huynh  Giác:   “Sách  huynh 

 mượn của đệ, đã xem được nhiều ít rồi?” . Huynh ấy trả 

lời:   “Quyển  thứ  nhất  còn  chưa  xem  xong” .   hi  gặp 

mặt tôi, huynh kể cho tôi nghe chuyện thiên hạ, kể đạo 

tràng, kể vị pháp sư này. Huynh ấy ở trong thất, sao mà 

biết tin tức nhanh và rộng như vậy? Tôi ở bên ngoài mà 

mọi thứ đều không biết. Nghe huynh ấy nói tin tức cho 

tôi, tôi nghĩ:  “Nhập thất kiểu này mà gọi là nhập thất 

 sao?” ,  vì  vậy  một  chút  thành  tựu  cũng  không  có.  Về 

sau huynh ấy cùng Pháp sư Bạch Thánh đến chùa Cực 

Lạc - Tân Thành ở Nam Dương. Sư Bạch là trụ trì, mời 

huynh ấy lo liệu việc nhà. Ở bên đó không bao lâu thì 

huynh ấy qua đời. Huynh ấy là một người tốt, giao hảo 

với tôi cũng rất tốt, chỉ là ưa thích hóng chuyện. Người 

xưa  nói:   “Biết  nhiều  chuyện  quá,  thêm  phiền  não” . 

Huynh ấy có quá nhiều phiền não, nên tâm không thể 

định được. 

Đồng  tu  chúng  ta,  bất  luận  là  xuất gia  hay  tại  gia, 

tâm thanh tịnh là quan trọng. Việc không liên quan gì 

với mình, biết nhiều để làm gì? Mọi người đều biết, có 

biết bao nhiêu người viết thư cho tôi, nhưng những thư 

đó tôi không xem. Tại sao  vậy? Tôi không  muốn biết 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

443  

nhiều  chuyện  như  vậy.  Viết  thư  cho  tôi  làm  gì?  Thật 

thà niệm Phật là tốt rồi. Tôi mỗi ngày giảng  inh đã là 

nhiều  việc  rồi,  còn  muốn  làm  những  việc  không  liên 

quan  này  là  quá  đỗi  sai  lầm.  Quen  biết  người  càng  ít 

càng  tốt.  Tôi  cho  các  bạn  xem,  trên  người  tôi  mang 

theo một sổ tay nhỏ ghi số điện thoại, chỉ có hai mươi 

mấy người. Tại sao tôi phải làm vậy? Có khi cần liên 

lạc, nếu không ghi chép lại thì không được, nên tôi mới 

ghi. Những số không cần thiết thì tôi không nhớ, ngay 

cả số điện thoại của học hội chúng ta, của Cư Sĩ Lâm, 

số fax trên lầu chúng ta, tôi đều không biết. Tên người, 

tôi cũng không thể nhớ được. Vậy thì tốt!  hi gặp mặt, 

thấy rất quen, chào hỏi qua, tôi không cần biết bạn họ 

gì, tên là gì, chẳng liên quan, nhớ những thứ này làm 

gì? Bạn một mình tự tại biết bao. Nếu như nói nhớ tên 

mấy  người,  tại  sao  không  nhớ  tên  của  Phật  Bồ  Tát? 

Làm bạn bè với Phật Bồ Tát, giao tiếp với Phật Bồ Tát 

thì tiền đồ của chúng ta mới có hy vọng. 

Vì vậy, giáo huấn của cổ Thánh tiên Hiền chúng ta 

phải thường xuyên ghi nhớ ở trong tâm, y giáo phụng 

hành. Lời dạy của các Ngài đều là giúp chúng ta được 

“giác  -  chánh  -  tịnh”.  Đây  là  lời  dạy  chân  thật.  Giữa 

người  với  người,  lỗi  lầm  lớn  nhất,  chướng  ngại  lớn 

nhất  chính  là  truyền  bá  thị  phi.  Người  tu  hành  vì  sao 

không  thể  thành  tựu?  Chung  sống  cùng  nhau  bạn  thử 

nghe, điều mà họ nói đều là thị phi, hay dỡ. Phía trước 

tôi nhìn thấy một mục công án, tôi cũng đã nêu ra với 



444 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

quí vị rồi. Ngài kể có một vị pháp sư tu thiền định, ở 

trong định nhìn thấy hai người xuất gia đang đàm luận, 

thần hộ pháp đứng vây quanh. Qua một lát sau, thần hộ 

pháp  đi  hết.  Lại  một  lát  sau  nữa  thì  yêu  ma  quỷ  quái 

đến, đứng vây quanh họ. Đây là nguyên nhân gì vậy? 

Vị thiền sư này nói,  mới đầu hai người này thảo luận 

Phật  pháp,  cho  nên  có  thần  hộ  pháp  vây  quanh.  Trải 

qua một lát sau, hai người này nói chuyện người khác 

nên thần hộ pháp đi hết, không còn ở đó nữa.  hi nói 

chuyện người khác thì họ bàn luận chuyện thị phi, nên 

yêu ma quỷ quái đến. Cho nên, thường thường bàn thị 

phi, luận hay dỡ thì bạn nên biết rằng xung quanh bạn 

đều là yêu ma quỷ quái, không có thần hộ pháp. Làm 

sao có thể có được chư Phật hộ niệm, long thiên thiện 

thần phù hộ vậy? Tâm ở trong đạo, đây là cảm ứng đạo 

giao.  Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  có  cảm,  chư  Phật 

Bồ Tát liền có ứng. Nếu như cái cảm của chúng ta là 

bất thiện thì yêu ma quỷ quái sẽ ứng.  êu ma quỷ quái 

từ đâu  mà ra vậy? Chính do bạn chiêu họ đến, không 

phải họ tìm bạn mà là do bạn tìm họ. Bạn tìm họ thì họ 

đến ngay.  hởi một niệm ác, nói một câu nói ác đều có 

thể khiến yêu ma quỷ quái tìm đến. Người tu hành nếu 

làm cái việc này, há chẳng phải là quá đỗi sai lầm hay 

sao? Cho nên bạn nhớ k , lời giáo huấn của cổ nhân là 

vô  cùng  có  đạo  l .  “Biết  ít  chuyện  thì  phiền  não  ít” . 

Việc  không  liên  quan  gì  với  mình  thì  không  cần  biết 

đến. Người không cần thiết quen biết thì bớt tiếp xúc, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

445  

vì  tiếp  xúc  không  có  lợi  ích,  thị  phi  nhiều.  Vào  thời 

xưa,  người  tu  hành  tại  sao  chọn  ở  chỗ  núi  sâu,  nơi 

không có dấu chân người đến? Tâm họ thanh tịnh, dễ 

dàng thành tựu. Chúng ta hiện nay sống ở đô thị, đây là 

môi trường xấu nhất. Ở trong môi trường xấu nhất, bạn 

còn  muốn  đi  hóng  chuyện  khắp  nơi,  đi  soi  mói  khắp 

nơi,  vậy  làm  sao  được?  Bạn  không  có  hy  vọng  thành 

tựu rồi! Cho nên, nếu chúng ta muốn thành tựu thì nhất 

định trước tiên phải biết làm sao bảo vệ mình. 

Phương  pháp  bảo  vệ  mình,  pháp  biểu  trưng  của 

Tứ Thiên Vương dạy chúng ta biết cách bảo vệ mình 

như  thế nào,  chúng  ta  phải  biết học.  Tượng  đất biểu 

trưng cho Bồ Tát Di Lặc là Hòa thượng Bố Đại, đó là 

tâm Phổ Hiền, lượng lớn phước lớn, tâm bao thái hư, 

lượng  chu  sa  giới.  Năm  mươi  ba  tham  ở  phần  sau 

“ inh Hoa Nghiêm”, ba vị Đại Sĩ sau cùng là Bồ Tát 

Di Lặc, Bồ Tát Phổ Hiền, Bồ Tát Văn Thù, cuối cùng 

Thiện Tài Đồng Tử tham vấn ba vị Bồ Tát này, dụng 

rất  là  sâu xa.  Di  Lặc  đại biểu  cho tâm  lượng,  Văn 

Thù đại biểu cho trí tuệ. Tâm lượng không lớn thì trí 

tuệ không  thể  viên  mãn.  Ứng  dụng  của  trí  tuệ  là  Bồ 

Tát Phổ Hiền. Sau cùng dùng ba Đại Sĩ đại biểu đại 

viên mãn. Chúng ta đọc  inh, phải thể hội cho được 

nghĩa này thì mới biết học tập như thế nào. Một câu 

bốn chữ này,   nghĩa rất sâu rất rộng, chúng tôi cũng 

cần  dùng  một  ít  thời  gian  để  cùng  nhau  học  tập  với 

quí vị đồng học. 



446 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Phần trên chúng tôi đã giảng đến hóa tha,   nghĩa 

nói tóm lại là “chánh kỷ hóa nhân”. Ở trong chú giải 

nói  rất  hay:  “Sở  vị  kỳ  thân  chánh,  bất  lệnh  nhi 

hành  d .  Chánh  kỷ,  hữu  hứa  đa  công  phu.  Hóa 

nhân,  hữu  hứa  đa  diệu  dụng.  Nhân  năng  chánh 

kỷ, vị hữu bất năng, chánh vật giả d ” . Những lời 

nói  này  đều  khẳng  định  mạnh  mẽ,  muốn  giúp  đỡ 

người khác, giúp đỡ xã hội, điều quan trọng nhất vẫn 

là ở chính mình. Bản thân chúng ta bất chánh, muốn 

giúp  đỡ  người  khác  sẽ  vô  cùng  khó  khăn,  đương 

nhiên sẽ gặp biết bao nhiêu là chướng ngại, nhất là ở 

xã hội hiện  đại  này  của  chúng ta.  Sự  và l   chúng  ta 

cũng  phải  thật  rõ  ràng,  thật  minh  bạch.  Bản  thân 

chúng  ta  tâm  chánh,  ngôn  chánh,  hạnh  chánh  thì  tự 

nhiên sẽ được đại chúng tôn trọng.  hông những đại 

chúng  tôn  trọng  bạn,  mà  quỷ  thần  cũng  tôn  trọng 

bạn, từ  trong  sâu  xa  tự nhiên được ủng  hộ,  càng  có 

thể được chư Phật hộ niệm. Bản thân chúng ta muốn 

hành chánh, điều quan trọng nhất là tâm chánh. Mỗi 

người  chúng  ta  đều  muốn  học,  rất  mong  được  học, 

nhưng  tại  sao  không  học  được?  Nguyên  nhân  của 

không  học  được  chính  là     nghĩ  tự  tư  tự  lợi  không 

thể buông xả, đều bị những thứ này chướng ngại kín 

rồi.  Cho  nên,  nếu  muốn  tâm  hạnh  của  mình  được 

chánh,  nhất  định  phải  đem  những  chướng  ngại  này 

xả  sạch.  Có  một  số  đồng  tu  nói:   “Chúng  con  cũng 

 rất  muốn  buông  xả  mà  không  thể  buông  xả  được” . 

Nguyên  nhân  này  ở  chỗ  nào  vậy?  Nói  thực  ra, 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

447  

nguyên nhân là chưa hiểu rõ đối với thực tướng các 

pháp.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thuyết  pháp  49  năm, 

nội  dung  49  năm  nói  pháp  là  gì  vậy?  Chỉ  một  câu: 

“thực tƣớng các pháp” , dùng cách nói hiện nay để 

nói,  chính  là  “chân  tƣớng  c a  vũ  trụ  nhân  sinh” . 

Chân tướng hiểu rõ rồi thì tự nhiên sẽ dễ dàng buông 

bỏ, không hề khó khăn chút nào cả. Thế nhưng chân 

tướng  của  vũ  trụ  nhân  sinh  đã  sâu  lại  rộng,  rất  khó 

hiểu  rõ,  cho  nên  Phật  phải  dùng  thời  gian  dài  như 

vậy.  Đặc  biệt  chỉ  chuyên  nói  mỗi  sự  việc  này  chính 

là “ inh Bát Nhã”. Phật thuyết pháp 49 năm, nhưng 

nói  “ inh  Bát  Nhã”  trong  22  năm,  gần  như  chiếm 

toàn  bộ  một  nửa  thời  gian.  Ngài  dùng  thời  gian  dài 

như vậy hết lòng khuyên bảo, chỉ có một mục đích là 

giúp chúng ta nhìn thấu. Sau khi nhìn thấu rồi thì tu 

hành,  trên  đường  Bồ  Đề  sẽ  không  còn  gì  chướng 

ngại lớn nữa. Đường Bồ Đề là đường gì vậy? Là con 

đường  sống  hạnh  phúc  m   mãn.  Bồ  Đề  là  tiếng  Ấn 

Độ,  nghĩa  là  giác  ngộ.  Chúng  ta  sống  ở  trong  biển 

đại  giác  sáng  suốt,  đối  với  người,  với  việc,  với  vật 

đều không  còn  mê  hoặc điên  đảo,  đây gọi là đường 

Bồ  Đề.  Cho  nên  đường  Bồ  Đề  chính  là  đời  sống, 

chính  là  công  việc  thường  ngày,  chính  là  loại  hoạt 

động  bình  thường  đối  với  người,  với  việc,  với  vật. 

Hoạt  động  bình  thường  chính  là  đời  sống  của  Bồ 

Tát, đời sống của Phật. Chúng ta học Phật mục đích 

cũng  là  ở  chỗ  này.  Đây  là  điểm  mà  chúng  ta  trước 

tiên  cần  nhận  thức  rõ  ràng.   hông  được  phép  xem 



448 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Phật Bồ Tát là thần linh. Cầu khẩn thần linh phù hộ 

chúng ta, quan niệm này là sai rồi! 

 “Chánh  kỷ  hóa  nhân” .  Ở  trên  công  phu,  đương 

nhiên  trước  tiên  phải  xây  dựng  một  vũ  trụ  nhân  sinh 

quan  chính  xác,  cũng  chính  là  nói,  cách  nhìn  đối  với 

nhân  sinh,  cách  nhìn  đối  với  môi  trường  sống  của 

chúng ta có nhận thức chính xác. Đây là trí tuệ. Có trí 

tuệ rồi, còn phải có công phu. Công phu là gì? Là khắc 

phục  tập  khí  phiền  não  của  mình.  Tập  khí  phiền  não 

hình  thành  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay,  nhà  Nho  gọi  là 

“tập  tánh”,  tập  quen  thành  tự  nhiên.  Tập  tánh  này  rất 

đáng  sợ,  rất  phiền  phức,  rất  không  dễ  dàng  đoạn  hết. 

Tuy chưa đoạn hết, l  giải cũng không lợi ích, vẫn phải 

tạo ra lục đạo luân hồi, vẫn phải đọa ba đường ác. Ba 

đường ác làm sao vào vậy? Thị phi, nhân ngã, tham  - 

sân  -  si  -  mạn.  Những  quan  niệm  này,  những  hành vi 

này  là  nghiệp  nhân  đọa  ba  đường  ác.  Chúng  ta  đem 

nhân tố này tiêu trừ rồi, xả sạch rồi, vậy mới không bị 

đọa ba đường ác. Thế nhưng có mấy người có thể tiêu 

trừ  được?  Tại  sao  không  thể  tiêu  trừ  vậy?  Họ  không 

chịu  khắc  phục  tập  khí  phiền  não  của  mình,  sáu  căn 

tiếp xúc cảnh giới sáu trần bên ngoài, họ liền tự nhiên 

sinh khởi tham - sân - si - mạn, tự nhiên sinh khởi tự tư 

tự lợi, phiền phức này quá lớn rồi. 

Phật  dạy  chúng  ta  phải  làm  một  cuộc  chuyển  đổi. 

Câu  nói  này  rất  hay,  nhất  định  phải  làm  một  cuộc 

chuyển  đổi,  nói  ở  trên  công  phu  là  phải  chuyển  ác 

thành  thiện.  Bắt  đầu  chuyển  từ  đâu  vậy?  Bắt  đầu 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

449  

chuyển từ trên   nghĩ, bắt đầu chuyển từ trên hành vi. 

Trước  kia,     nghĩ  của  chúng  ta,  hành  vi  của  chúng  ta 

đều là vì bản thân, vậy từ nay về sau, chúng ta đem   

nghĩ này chuyển đổi lại, tất cả là vì người khác, không 

vì bản thân. 

28Niệm  niệm  nghĩ  vì  người  khác,  nghĩ  vì  xã  hội, 

nghĩ  vì  tất  cả  chúng  sanh.  Thế  gian  này,  người  đáng 

thương  quá  nhiều.  Tại  sao  họ  đáng  thương  như  vậy? 

hông có người dạy họ, nên họ không biết hành thiện, 

không biết tích đức; gieo nhân ác, cảm thọ quả báo ác, 

tuy  được  thân  người,  nhưng  y  thực  thường  xuyên 

không đủ. Chúng ta nhìn thấy rồi phải tận tâm tận lực 

giúp  đỡ  họ.   hi  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  còn  tại  thế, 

không  những  chính  bản  thân  Ngài,  mà  học  trò  thông 

thường của Ngài không phải không thể sống đời sống 

sung túc một chút, Ngài có thể làm được và làm rất dễ 

dàng. Ngài xuất thân là một vương tử, quốc vương và 

đại  thần  đều  là  hộ  pháp  của  Ngài,  vì  vậy  về  mặt  vật 

chất, Ngài muốn hưởng thụ kiểu nào thì không phải là 

việc khó khăn. Tại sao Ngài phải đi khất thực, tại sao 

phải  sống  đời  sống  bần  hàn  như  vậy?   hông  có  gì 

khác, chẳng qua là muốn tiết kiệm một miếng cơm để 

chia  sẻ,  giúp  đỡ  cho  những  người  không  có  cơm  ăn. 

Ngài có phải thật sự có thể giúp được hay không?  in 

thưa với quí vị, thật sự có thể giúp được, giảm bớt thọ 

dụng vật chất của mình, giúp đỡ những người thiếu hụt. 



28 Bắt đầu đĩa 28 



450 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

Nếu cái tâm này mà chúng ta không có thì hạnh Bồ Tát 

kia  đương  nhiên  là  không  thể  làm  được  rồi,  cho  nên 

trước  tiên  chúng  ta  phải  có  tâm  này.  Tâm  này  là  tâm 

thuần thiện, hạnh này là hạnh thuần thiện, cho nên cảm 

động long thiên thiện thần đều hộ trì. Long thiên thiện 

thần hộ trì thì việc giáo hóa chúng sanh trong đời mới 

có  thể  thu  được  hiệu  quả.  Chúng  ta  học  Phật  thì  phải 

bắt đầu học từ chỗ này, phải có công phu chân thật. 

Sự thọ dụng về mặt vật chất của chúng ta ngày nay, 

lấy  ăn  uống  mà  nói,  ba  bữa  cơm  vẫn  không  no,  còn 

phải  ăn  vặt  thêm  để  bổ  sung.  Đây  là  nguyên  nhân  gì 

vậy? Thân thể này chính là thân nghiệp chướng; tâm có 

nghiệp  chướng,  thân  cũng  có  nghiệp  chướng.  Sự  ăn 

uống  đối  với  mạng  sống  của  con  người  là  quan  trọng 

nhất. Mạng sống của chúng ta, thân thể là một bộ máy, 

bộ  máy này đang  không ngừng hoạt động. Hoạt động 

thì  cần  có  năng  lượng  bổ  sung.   n  uống  là  bổ  sung 

năng lượng. Người nghiệp chướng nặng thì lượng tiêu 

hao lớn, nếu bổ sung ít thì họ sẽ bị bệnh, họ sẽ không 

thể làm việc. Sự tiêu hao nguồn năng lượng, rốt cuộc 

tiêu  hao  ở  chỗ  nào  vậy?  Người  học  Phật  nên  biết,  có 

đến  95   năng  lượng  tiêu  hao  vào  trong  vọng  niệm 

(chúng ta thường nói là nghĩ ngợi lung tung). Người tu 

hành thì vọng niệm ít, tâm địa luôn thanh tịnh hơn so 

với đại chúng thông thường trong xã hội. Vọng niệm ít 

thì năng lượng tiêu hao ít, cho nên họ bổ sung sẽ ít hơn. 

Thế Tôn thị hiện vì người sơ học chúng ta, dạy chúng 

ta  đem  tất  cả  lo  âu,  nhớ  tưởng,  những  sự  việc  phiền 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

451  

muộn  này  buông  xuống,  bởi  vì  đó  đều  là  việc  không 

cần thiết. Thân tâm của bạn khỏe mạnh thì lượng tiêu 

hao của bạn sẽ dần dần giảm bớt, cho nên một ngày ăn 

một bữa là đủ rồi. Một bữa này không ăn cũng không 

sao  cả,  cũng  cứ  hoạt  động  như  thường.  Đây  là  chân 

tướng sự thật. Chúng ta thấy ở trong  inh, tâm của A 

La Hán vô cùng thanh tịnh, vọng tưởng tạp niệm hầu 

như  không  còn  nữa,  sự  bổ  sung  năng  lượng  của  họ 

chính  là  một  tuần  ăn  một  bữa,  một  tuần  đi  khất  thực 

một lần, một bữa đó là đủ thành phần dinh dưỡng trong 

một tuần rồi. Bích Chi Phật có định công sâu hơn, tâm 

thanh tịnh hơn so với A La Hán, cho nên nửa tháng đi 

khất thực một lần, tức là hai tuần ăn một bữa là đủ rồi. 

Nói thực ra, Phật và Pháp Thân Đại Sĩ không cần thiết 

phải ăn uống, có thể hoàn toàn đoạn hết. Phật Đà ở đời 

là thị hiện làm tấm gương cho chúng ta thấy. Nếu như 

ở  trong  thân  phận  đó  mà  Ngài  có  thể  hoàn  toàn  đoạn 

hết  việc  ăn  uống,  phàm  phu  chúng  ta  thấy  rồi,  không 

thể làm được, như thế thì có nguy không? Cho nên đối 

với người tu hành chúng ta, mỗi ngày ăn một bữa là đủ 

rồi,  tu  tâm  thanh  tịnh  là  quan  trọng.  “Thiền  duyệt  vi 

 thực, pháp hỷ sung mãn” , dùng thiền duyệt, dùng pháp 

hỷ để bồi dưỡng thân thể của bạn, dùng tâm thanh tịnh 

là tiêu hao năng lượng ít nhất. Đây đều là công phu ở 

trên pháp hành. Công phu này phải rèn luyện trong đời 

sống  thường  ngày,  luyện  tâm  thanh  tịnh,  luyện  hành 

thanh tịnh. Tâm thanh tịnh, hành thanh tịnh, không có 

gì khác, chính là buông xuống mà thôi. Việc không liên 

quan  phải  buông  xuống,     nghĩ  không  liên  quan  phải 



452 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

buông  xuống,  thường  xuyên  gìn  giữ  chánh  niệm  hiện 

tiền. Chánh niệm chính là niệm Phật. Trong hai mươi 

bốn  giờ,  từng  giây  từng  phút  ở  trong  tâm  chỉ  có  một 

câu  Phật  hiệu,  đây  là  chánh  niệm.  Tất  cả  chúng  sanh 

không biết sự thù thắng của Phật pháp, không biết lợi 

ích của niệm Phật, chúng ta dùng phương tiện thiện xảo 

giúp đỡ họ, khiến họ biết được lợi ích của niệm Phật, 

để họ có thể học tập, noi theo chúng ta niệm Phật. 

Việc  mà  Bồ  Tát  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  không 

thể  nói  hết,  nhưng  chỉ  có  một  mục  đích  cuối  cùng  là 

khuyên  nhủ,  hướng  dẫn  mọi  người  niệm  Phật.  Mục 

đích  này  là  thuần  chánh.  Ngoài  điều  đó  ra,  không  có 

mục  đích  gì  khác.  Cho  nên  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật, 

bạn  phải  từ  bi,  phải  khoan  hồng  độ  lượng,  phải  nhận 

thức  đại  thể,  dứt  khoát  không  được  thuận  theo  lòng 

ham  muốn của mình. Thuận theo lòng ham  muốn của 

mình chính là thuận theo phiền não, bạn sẽ làm sai sự 

việc, nhà Phật nói bạn sẽ tạo nghiệp. Công phu sơ bộ 

thường ngày của chúng ta, trước tiên phải đem thị phi 

nhân  ngã  làm  phai  nhạt  bớt  (vì  đoạn  thì  không  dễ 

dàng),  nhất  là  về  việc  khen  chê,  gặp  phải  người  khác 

phỉ báng, hoặc giả là có người tán thán về bạn mà bạn 

không  động  tâm  thì  tâm  bạn  dần  dần  sẽ  thanh  tịnh. 

Việc  không  cần  thiết  thì  không  cần  biết  đến,  người 

không  cần  thiết  tiếp  cận  thì  không  cần  biết.  Cổ  nhân 

nói  rất  hay:   “Biết  nhiều  việc  quá,  thêm  phiền  n o. 

 Quen nhiều người quá, lắm thị phi” . Phiền não nhiều, 

thị phi nhiều thì tâm của bạn làm sao có thể thanh tịnh 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

453  

được?  Tâm  của  bạn  không  thanh  tịnh  thì  tịnh  nghiệp 

của  bạn  sẽ  không  thể  thành  tựu.  Điều  mà  chúng  ta 

mong  cầu  là  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  gần 

gũi  Phật  A  Di  Đà  sớm  một  ngày.  Điều  kiện  duy  nhất 

vãng  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là  tâm  phải 

thanh  tịnh.  Tâm  tịnh  thì  Phật  Độ  tịnh.  Chúng  ta  niệm 

một câu Phật hiệu này, hiệu quả ở chỗ nào vậy? Dùng 

một  câu  Phật  hiệu  này  để  dẹp  hết  vọng  tưởng,  phân 

biệt, chấp trước của bạn. Ở trong tâm vừa có tạp niệm 

thì  đề  khởi  câu  “A  Di  Đà  Phật”  lên,  tạp  niệm  liền 

buông xuống rồi. Thật sự trong hai mươi bốn giờ chỉ có 

một câu Phật hiệu, vọng tưởng tạp niệm không khởi lên 

được thì công phu của bạn thành tựu, bạn sẽ nắm chắc 

phần vãng sanh, bạn  đã cảm ứng đạo  giao  với Phật  A 

Di Đà. Bạn niệm Phật mà không đoạn được vọng niệm 

thì đương nhiên công phu sẽ không đắc lực. 

Có  người  hỏi,  học  giáo  cũng  bị  phân  tâm,  đây  có 

phải  là  tạp  niệm  hay  không?  Học  giáo  nếu  vì  danh 

vọng lợi dưỡng của  mình là tạp niệm. Học giáo là để 

làm rạng rỡ Phật pháp, phổ độ chúng sanh, đó là chánh 

niệm. Từ đó cho thấy, ta không phải vì bản thân, ta vì 

chúng sanh phá mê khai ngộ, đây chính là chánh niệm 

hiện tiền. Nếu như vì danh vọng lợi dưỡng của  mình, 

đó là   nghĩ luân hồi, giảng  inh thuyết pháp vẫn là tạo 

nghiệp luân hồi. Tạo thiện nghiệp ở trong nghiệp luân 

hồi  thì  nhận  quả  báo  ở  ba  đường  thiện.  Nếu  như  tâm 

danh lợi quá nặng thì có lẽ ba đường thiện cũng không 

có phần, thế thì đi về đâu vậy? Đi hưởng phước ở trong 



454 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

đường ác rồi. Tóm lại, hoằng pháp lợi sanh là tu phước, 

coi trọng danh vọng lợi dưỡng của mình quá mức, chạy 

theo  sự  hưởng  thụ  ngũ  dục  lục  trần  thì  hưởng  phước 

trong  đường  súc  sanh,  hưởng  phước  trong  đường  ngạ 

quỷ.  Những  điển hình  này  quá  nhiều,  nhiều  không  kể 

xiết. Năm xưa, bạn học của An Thế Cao đọa vào đường 

súc sanh, mang thân rắn, làm Long vương ở hồ Đồng 

Đình.  Ông  tạo  nghiệp  gì  vậy?  Ông  là  người  xuất  gia, 

thông hiểu  inh điển, ưa bố thí. Ông thông đạt đạo l  

Phật pháp, lại ưa thích bố thí, nhưng tự tư tự lợi chưa 

buông bỏ; đi khất thực được một bữa cơm có lẽ không 

được ngon lắm, không đúng như   của mình, trong tâm 

không  thoải  mái  thì  liền  tạo  nghiệp  như  vậy,  đời  sau 

đọa làm thân súc sanh. Ông thông hiểu  inh điển, ông 

có trí tuệ, cho nên đọa vào thân súc sanh có phước báo 

lớn, làm Long vương rất linh. Linh là do ông có trí tuệ. 

Tín đồ trong vòng một ngàn dặm đều đi cúng bái, cúng 

dường  ông,  phước  báo  lớn  này  là  do  ông  ưa  thích  bố 

thí. Đi làm Long vương, khổ không thể nói ra lời! An 

Thế Cao đã độ ông,  giảng  inh thuyết pháp cho ông, 

khuyên  ông  quay  đầu  là  bờ.  Ở  trong  “An  Thế  Cao 

Truyện    ”  viết  rất  rõ  ràng,  hơi  một  chút  bất  như   , 

không  thỏa  mãn,  cho  dù  hiểu  rõ   inh  điển,  ưa  bố  thí 

vẫn  phải  đọa  tam  đồ.  Chúng  ta  ngày  nay   inh  cũng 

không  rõ,  cũng  không  ưa  bố  thí,  sự  giận  dữ  lớn  hơn 

ông  rất  nhiều,  vậy  thì  tương  lai  chúng  ta  đi  về  đường 

nào  chẳng  phải  rất  rõ  ràng,  rất  minh  bạch  sao?  Chắc 

chắn là chúng ta không bằng ông, cho nên chúng ta thử 

nghĩ xem, những sự việc này mới thật sự đáng sợ. Biết 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

455  

đáng sợ thì liền quay đầu rồi, không dám khởi niệm ác, 

không dám có hành vi ác. Cho nên đọc nhiều truyện k  

thì sẽ có lợi ích, có thể từng giây từng phút cảnh tỉnh, 

sách tấn, khích lệ chúng ta. 

“Chánh kỷ hóa nhân” ứng dụng vào trong đời sống 

hành trì, sự tướng đa dạng không sao kể xiết. Ở trong 

tiểu chú đã nêu ra mấy ví dụ cho chúng ta, rất đáng để 

chúng ta học tập. Ông nói:  “Thanh quí dung, nhân quí 

 đoán” .  Hai  câu  nói  này  chúng  ta  luôn  luôn  lơ  là.  Sự 

khác nhau lớn nhất giữa người học Phật với người thế 

gian chính là sự thanh cao, ngạn ngữ gọi là  “thanh bần 

 trọc phú” . Đây đều là danh ngôn ngàn xưa. 

Người thanh cao, điều quan trọng là phải bao dung, 

phải có độ lượng. Ở trong Phật pháp, rõ ràng Thế Tôn 

là  người  thể  hiện  sự  thanh  cao  vô  song,  khiến  người 

kính ngưỡng. Phật giáo dạy người, cũng là đem sự việc 

này xếp vào môn học đầu tiên trong dạy học. Chúng ta 

đến  am  đường  hay  tự  viện,  thông  thường  công  trình 

kiến  trúc  đầu  tiên  của  nhà  Phật  chính  là  điện  Thiên 

Vương, chúng ta cũng có thể gọi là thần hộ pháp. Ngay 

chính giữa điện Thiên Vương cúng dường hình tượng 

Bồ Tát Di Lặc. Người Trung Quốc tạo tượng Bồ Tát Di 

Lặc đều lấy hình tướng của Hòa thượng Bố Đại.  Hòa 

thượng Bố Đại xuất hiện ở Trung Quốc vào thời Nam 

Tống.  Quí  vị  có  lẽ  đều  hiểu  rõ,  Nam  Tống  có  một  vị 

đại tướng tên là Nhạc Phi, Ngài là người cùng thời đại 

với  Nhạc  Phi.  Ngài  xuất  hiện  tại  huyện  Phụng  Hóa  - 

Chiết Giang.  hi Ngài sắp đi, Ngài nói cho mọi người 



456 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

biết Ngài là Bồ Tát Di Lặc hóa thân đến. Ngài nói xong 

thì liền đi ngay. Đây là thật. Nếu như nói rồi mà không 

đi  thì  đó  là  giả,  người  đó  không  đáng  tin.  Hiện  nay 

chúng ta nghe có rất nhiều pháp sư, đại đức nói họ là 

Phật tái lai, Bồ Tát tái lai, nói xong mà không đi, vậy là 

không  thể  tin  được.  Ngài  nói  xong  liền  đi  ngay.  Cho 

nên về sau, người Trung Quốc tạo tượng Bồ Tát Di Lặc 

đều lấy hình tượng của Ngài. Cái tướng này của Ngài 

rất đặc sắc,   nghĩa biểu pháp vô cùng rõ ràng. Ngài có 

cái tướng hoan hỷ, tươi cười đón người, pháp hỷ sung 

mãn,  nên  người  ta  gọi  Ngài  là  Phật  Hoan  Hỷ.  Biểu 

pháp đặc trưng thứ hai là bụng của Ngài rất lớn, biểu 

thị  có  sức  chứa,  có  thể  bao  dung.  Cho  nên  từ  hình 

tượng  của  Ngài,  cổ  đức  đã  đề  ra  tám  chữ  hai  câu: 

 “Sinh tâm bình đẳng. Hiện tướng h  duyệt” . Hai câu 

nói này là môn học đầu tiên, dạy người sơ học chúng ta 

nhất  định  phải  có  sức  chứa,  phải  bao  dung  tất  cả. 

hông thể bao dung thì nhất định không thể học Phật. 

Tại sao vậy? Phật pháp chúng ta hiện nay hiểu rõ ràng 

rồi,  hiểu  sáng  tỏ  rồi,  Phật  pháp  là  giáo  dục  xã  hội  đa 

nguyên văn hóa. Đa nguyên văn hóa, điều quan trọng 

nhất  chính  là  có  thể  bao  dung,  vì  nếu  không  thể  bao 

dung  thì  không  thể  bàn  đến  giáo  dục  đa  nguyên  văn 

hóa, cho nên phải đem bao dung đặt ở vị trí hàng đầu. 

Đây là điều chúng ta không thể không biết, không thể 

không học tập. Người học Phật, bất luận là tại gia hay 

xuất  gia,  học  Phật  không  có  gì  khác,  đó  chính  là  học 

cách  làm  thế  nào  chung  sống  hòa  thuận  với  các  quần 

thể khác nhau, văn hóa khác nhau, tôn giáo tín ngưỡng 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

457  

khác  nhau.  Cho  nên  môn  học  đầu  tiên  này,  chúng  ta 

chưa làm cho rõ ràng thì về sau học Phật có rất nhiều 

chướng ngại, rất nhiều khó khăn. 

Câu thứ hai là “Nhân quí đoán”.   

Nhân là nhân từ. Chỗ đáng quí của nhân từ là quyết 

đoán.  Quyết  đoán  điều  gì  vậy?  Thị  phi,  thiện  ác,  tà 

chánh, bạn phải có năng lực biện biệt. Đây mới là nhân 

từ  chân  chánh.  Nhà  Phật  thường  nói:   “Từ  bi  đa  họa 

 hại, phương tiện xuất hạ lưu” , thế nhưng nhà Phật lại 

nói:  “Từ bi làm gốc, phương tiện làm cửa” . Nhìn từ 

mặt trái thì từ bi đúng là đa họa hại, phương tiện xuất 

hạ  lưu.  Đây  là  nguyên  nhân  gì  vậy?  Là  do  làm  việc 

theo tình cảm, không có trí tuệ quyết đoán. Nếu như là 

sự quyết đoán của trí tuệ thì sự việc này có thể phòng 

ngừa. Phật pháp là nền giáo dục trí tuệ. Có trí tuệ chân 

thật  thì  mới  có  thể  hòa  hợp  các  quần  thể  khác  nhau, 

mới có thể khiến pháp thân khỏe mạnh. Phạm vi pháp 

thân này của chúng ta ngày nay quá  lớn rồi, chúng ta 

đem nó thu nhỏ lại thì xã hội khỏe mạnh. Điều này thì 

quí  vị  dễ  dàng  thể  hội.  Mọi  người  có  thể  chung  sống 

hòa  thuận  thì  xã  hội  này  khỏe  mạnh,  quốc  gia  khỏe 

mạnh,  thế  giới  khỏe  mạnh.  Phật  pháp  dạy  học,  mục 

đích là ở chỗ này. Đối với sự nâng cao đức hạnh, trí tuệ 

của cá nhân phải đạt đến viên  mãn. Trí tuệ, đức hạnh 

viên  mãn  có  tác  dụng  gì  vậy?  Chính  là  thế  giới  đại 

đồng, tất cả chúng sanh chung sống hòa thuận. Tất cả 

chúng sanh này không chỉ là tất cả nhân loại,  mà còn 

bao gồm động vật, bao gồm thực vật, bao gồm đất đai 



458 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

sông  núi,  đều  có  thể  chung  sống  hòa  thuận.  Chúng  ta 

dứt khoát không nên cho rằng chỉ động vật mới có tánh 

linh, còn thực vật và khoáng vật thì không có tánh linh. 

Nếu cho rằng như vậy là sai rồi. Thực vật cũng có tánh 

linh, khoáng vật vẫn có tánh linh, đá cũng có tánh linh. 

Nếu như nói đá không có tánh linh, vậy thì Sinh Công 

thuyết  pháp,  đá  vô  tri  sao  biết  gật  đầu?  Cho  nên, 

khoáng vật cũng có tánh linh. Bạn muốn hỏi, tại sao nó 

có tánh linh? Là do cùng  một pháp tánh biến hiện ra. 

Tánh linh của nó với tánh linh của động vật chúng ta, 

thành thật mà nói là không có khác nhau, đúng như nhà 

Phật  nói  là  “không  tăng,  không  giảm”;  động  vật  hoàn 

toàn không có tăng tí nào, thực vật và khoáng vật cũng 

hoàn  toàn  không  có  giảm  tí  nào.  Tánh  linh  là  bình 

đẳng, đây mới là chánh l , là chân l . Người biết được 

điều này không nhiều, chỉ có Phật Bồ Tát biết, ở trong 

Bồ Tát, nhất là Pháp Thân Đại Sĩ. Cho nên, nếu không 

đọc  thuộc   inh  sách,  không  hiểu  sâu  nghĩa  thú  thì 

những đạo l  lớn này rất ít người biết được. 

Người phương tây có nói, nhân loại không yêu qu  

trái đất, tùy tiện chà đạp trái đất, cho nên trái đất phải 

trả  thù,  đem  lại  cho  chúng  ta  rất  nhiều  tai  nạn  như  lũ 

lụt, động đất, gió bão, cái gọi là tai họa tự nhiên. Đây là 

chúng ta hiện nay gọi là một dạng trả thù của thực vật, 

khoáng vật đối với động vật. Cho nên chúng ta không 

những  phải  yêu  thương  người,  yêu  thương  động  vật, 

mà thực vật, khoáng vật mọi thứ đều phải yêu qu ; yêu 

thương với tâm bình đẳng, thanh tịnh, vậy là đúng rồi. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

459  

Trong tu học Phật pháp, cần nhận thức đại thể, cần 

chú   đại thể. “Đại thể” là gì? Pháp giới chúng sanh là 

đại  thể.  Đây  là  chư  Phật  Như  Lai,  Pháp  Thân  Đại  Sĩ 

các Ngài luôn luôn quan tâm đến. Đối với người sơ học 

chúng  ta  mà  nói,  xã  hội  an  toàn  là  đại  thể,  quốc  gia 

giàu  mạnh  là  đại  thể,  thế  giới  hòa  bình  là  đại  thể. 

Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  phải  quan  tâm  đến  đại 

thể. Chúng ta biết đại thể là chúng ta có thể từ bỏ tự tư 

tự  lợi,  từ  bỏ  tình  riêng  của  chúng  ta,  sở  thích  của  cá 

nhân. Nếu như xảy ra xung đột, xảy ra mâu thuẫn với 

đại thể thì nhất định phải chăm lo cho đại thể, hy sinh 

bản  thân.  Đây  là  điều  Phật  dạy  chúng  ta.  Công  l   và 

tình  riêng  đặc  biệt  phải  biện  biệt  rõ  ràng,  tuyệt  đối 

không  được  theo  tình  riêng  mà  làm  tổn  hại  công  l . 

Đây đều là nguyên tắc lớn, tiền đề lớn, chúng ta không 

thể  không  quan  tâm,  không  thể  không  suy  nghĩ  nhiều 

một chút. 

Còn  trong  đời  sống,  cổ  Thánh  tiên  Hiền  cũng  dạy 

chúng ta một số nguyên tắc đối nhân xử thế, cái gọi là 

 “khi  rơi  vào  bận  bịu,  càng  cần  phải  thảnh  thơi” .  Tại 

sao vậy? Bận mà không đến nỗi loạn. Dùng tâm thảnh 

thơi, tâm nhàn tà để xử l  công việc bề bộn. Đây là sự 

biểu  hiện  của  trí  tuệ  cao  độ,  trong  Phật  pháp  gọi  là 

phương tiện thiện xảo.  hi gặp phải tai nạn nguy cấp, 

tâm đặc biệt phải bình tĩnh, phải dùng tâm bình tĩnh để 

xử l .  hi tai nạn nguy cấp, nếu như tâm cuống cuồng 

thì  nhất  định  sẽ  tạo  thêm  rắc  rối.  Đặc  biệt  là  người  ở 

địa vị lãnh đạo, chúng ta biết, người ở địa vị lãnh đạo 



460 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

phải thông minh hơn người bình thường, vì họ dẫn đầu. 

Nếu người dẫn đầu  bị  loạn  thì những người phía dưới 

thảy đều loạn cả. Cho nên khi đứng trước tai nạn nguy 

cấp thì người dẫn đầu phải vô cùng trầm tĩnh, vô cùng 

ổn định, cái gọi là  “bình chân như vại” . Khi không có 

việc  gì  thì  phải  thường  xuyên  phòng  bị,  phải  thường 

xuyên  kiểm  điểm.   hi  có  việc  xảy  ra  thì  phải  có  tâm 

nhẫn nại, phải có định tuệ. 

Chung sống giữa người với người, chung sống giữa 

người với thiên địa vạn vật, nghi là đại bệnh. Ở trong 

kiến tư phiền não, năm loại tư hoặc gồm tham, sân, si, 

mạn và thứ năm chính là nghi. Thông thường chúng ta 

giới thiệu những danh tướng này, cái nghi này là chỉ sự 

hoài nghi đối với Thánh giáo. Nghi đối với Thánh giáo 

là cái nghi lớn, chướng ngại chúng ta khai ngộ, chướng 

ngại  chúng  ta  chứng  quả.  Nhưng  mà  nghi  hoặc  nhỏ, 

chúng  ta  cũng không  được  lơ  là.  Nghi  hoặc  nhỏ  là  gì 

vậy? Nghi ngờ đối với người. Giữa người với người mà 

nghi ngờ lẫn nhau thì làm sao có thể chung sống? Tại 

sao lại nghi ngờ vậy? Nói thực ra, nghi ngờ phần lớn là 

bắt nguồn từ thành kiến của mình; thành kiến của mình 

quá sâu, chung sống với người khác cứ luôn nghi ngờ 

này  nọ,  tâm  lượng  nhỏ  hẹp.  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta  tha 

thứ cho lỗi lầm của người. Tâm lượng của bạn lớn, có 

thể  bao  dung  người  khác  thì  phiền  não  này  sẽ  không 

còn  nữa.  Tâm  lượng  càng  nhỏ  hẹp  thì  tâm  nghi  càng 

nặng.  Tâm  nghi  càng  nặng  sẽ  không  thể  chung  sống 

với người. Nhất là người lãnh đạo, người lãnh đạo mà 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

461  

tâm nghi nặng thì trong thuộc hạ của họ chắc chắn sẽ 

không  có  nhân  tài.  Họ  nghi hoặc,  đố  kỵ  đối  với  nhân 

tài.  Họ  không  dùng  nhân  tài  thì  dùng  nô  tài,  dùng 

những người có trí tuệ và năng lực đều không bằng họ 

thì  làm  sao  có  thể  xây  dựng  cơ  đồ  cho  được?  Người 

thật sự có thể nhẫn nại thì dưới họ đều là nhân tài. 

Chúng  ta  đọc  sách  xưa,  đọc  “Quản  Trọng”,  Quản 

Trọng là một nhà chính trị lớn, tài ba vào thời xưa. Ông 

giúp  Tề  Hoàn  Công  “hợp  chín  nước  chư  hầu,  thống 

nhất  thiên  hạ”,  giống  như  hiện  nay  gọi  là  bá  chủ  liên 

hiệp quốc. Chư hầu đương thời đều tôn kính Tề Hoàn 

Công, đều làm việc theo   của Tề Hoàn Công, đây là 

thành  tựu  của  Quản  Trọng.  Chúng  ta  đọc  sách  Quản 

Trọng, người mà ông dùng đều là nhân tài hạng nhất, 

năng lực của mỗi người đều hơn hẳn ông, dường như 

bất kể làm việc gì, ở trong hành chánh ông không bằng 

người này; quản l  tài vụ, ông không bằng người kia; 

trong dẫn chúng, ông lại không bằng người khác. Mọi 

thứ ông đều không bằng ai, vậy mà ông làm tể tướng. 

Đây chính là tiên sinh Tôn Trung Sơn trước đây gọi là 

“cái  mà  người  lãnh  đạo  cần  là  quy n”.  Họ  có  quyền, 

những cán bộ phía dưới này phải có tài. Dùng nhân tài, 

phát huy nhân tài, tuyệt đối không đố kỵ nhân tài, Quản 

Trọng làm được rồi. Người lãnh đạo phải có lòng bao 

dung như vậy. Nhân tài thay ông làm việc, nhân tài bán 

mạng cho ông. Ở trong Phật pháp nói, bao nhiêu nhân 

tài này, trong đời quá khứ đều có duyên với ông. Nếu 

không  có duyên,  ai  thay  ông làm  việc?  Phật  pháp  nói 



462 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

nhân quả thì nói rất sâu. Thế pháp chỉ thấy ở bề ngoài, 

không nói quá khứ. Phật pháp nói rất sâu, đời quá khứ 

có thiện duyên sâu với những người này. Cho nên, kết 

thiện duyên là quan trọng hơn hết, tuyệt đối không kết 

ác duyên. 

Phật dạy chúng ta:  “Oan gia nên giải, không nên 

 kết” . Oan gia đối đầu là do trong đời quá khứ đã kết 

duyên bất thiện, đời này gặp rồi thì nên đem cái kết 

này  hóa  giải.  Nhất  định  phải  dùng  trí  tuệ,  dùng 

phương tiện thiện xảo để hóa giải. Nói thực ra, phải 

dùng  chân  tâm,  thành   ,  tâm  thương  yêu,  vô  tư,  vô 

điều kiện đi giúp đỡ người khác, giúp đỡ những oan 

gia trái chủ thì cái kết này dần dần sẽ hóa giải thôi. 

Oan gia trái chủ sẽ luôn luôn chạy vào nhà bạn, điều 

này chúng ta phải biết.  hông phải oan gia trái chủ 

thì  sẽ  không  tụ  hội  vào  trong  một  nhà.  Cho  nên 

chung sống với cha con, chung sống với người trong 

nhà  thì  càng  phải  hiểu  rõ  đạo  l   này.  Phải  đem  oan 

kết  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay  hóa  giải,  kết  pháp 

duyên,  đem  tình  duyên  hóa  giải,  biến  thành  pháp 

duyên, vậy thì vấn đề được giải quyết rồi, có thể đạt 

được  hạnh  phúc  m   mãn,  gia  đình  hưng  vượng,  xã 

hội hài hòa. Những lời giáo huấn này là vô cùng qu  

báu. Chúng ta phải nhớ k , phải học tập. 



 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

463  

29Trưa hôm qua, tôi từ  c châu trở về. Hôm kia  ở 

Toowoomba  bắt  đầu  khóa  tu  Phật  thất.  Lần  này  mọi 

người phát tâm khởi tu  mười Phật thất,  cũng chính là 

bảy  mươi  ngày,  hai  mươi  bốn  giờ  chấp  trì  danh  hiệu 

không  gián  đoạn.  Đây  là  một  nhân  duyên  rất  hy  hữu. 

Tôi đến bên đó để chủ trì khai mạc lễ “Sái Tịnh”, khích 

lệ các đồng tu phải cố gắng niệm Phật. 

Hiện nay mọi người đều biết thế gian có tai nạn. Tai 

nạn chắc chắn là có. Chúng ta từ trong Phật pháp học 

được  rất  nhiều  đạo  l .  Căn  cứ  vào  những  đạo  l   này, 

hiểu rõ chân tướng sự thật. Phật nói nguyên l , nguyên 

tắc cho chúng ta là:  “Tâm sanh thì các pháp sanh, tâm 

 diệt  thì  các  pháp  diệt” ;  “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng 

 sanh” . Những lời khai thị này, các đồng học đều nghe 

rất quen, nhưng mà nghĩa l  ở trong đây rất sâu xa, rất 

không  dễ  dàng  thể  hội  được.  Nếu  như  thật  sự  thể  hội 

được, thật sự sáng tỏ chân tướng sự thật thì tất cả vấn 

đề của thế xuất thế gian đều có thể giải quyết dễ dàng. 

Phật Bồ Tát thị hiện ở thế gian, việc giúp đỡ chúng 

sanh  phá  mê  khai  ngộ  là  vấn  đề  chủ  yếu,  những  việc 

khác đều là thứ yếu. Tại sao vậy? Bởi vì chúng sanh đã 

mê mất tự tánh, cho nên mới chiêu cảm đến khổ nạn vô 

tận. Nếu một khi giác ngộ rồi, đó thật sự là giống như 

trong bạch y thần chú gọi là “tất cả tai ương hóa thành 

bụi”.  Đây  là  sự  thật.  Cho  nên  Phật  pháp  dạy  học,  ở 

trong  tông  chỉ  ban  bố  thông  thường  là  hai  câu  nói: 



29 Bắt đầu đĩa 29 



464 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

 “Phá  mê  khai  ngộ,  lìa  khổ  được  vui” .  Lìa  khổ  được 

vui là nói từ trên quả. Phá  mê khai  ngộ là nói từ trên 

nhân. Chúng ta học Phật, nhất định phải lấy Phật làm 

mẫu mực, lấy Tổ sư Đại đức làm điển hình. Học Phật 

phải giống một vị Phật, học Bồ Tát phải giống Bồ Tát, 

điểm  này  là  quan  trọng  hơn  cả.  Có  không  ít  đồng  tu 

đến  nói  với  tôi:   “Thưa  pháp  sư!  Khó  quá,  không  dễ 

 dàng  làm  được” .  Nhưng  mà  Tổ  sư  Đại  đức  nói  với 

chúng ta, sự việc này nói khó mà không khó, nói dễ mà 

không dễ. Lời này nói đúng trọng tâm, nói rất hay. Tại 

sao  nói  không  khó?  Đây  không  phải  cầu  người,  việc 

cầu người thì rất khó, việc này cầu ở chính mình, cho 

nên  nói khó  mà  không khó.  Tại  sao  nói  dễ  mà  không 

dễ? Tập khí phiền não của mình không thể khắc phục, 

đó là không dễ dàng rồi. Cho nên, nhất định phải đem 

tập khí phiền não của mình khắc phục hết. 

Tứ  hoằng  thệ  nguyện  dạy  chúng  ta  nguyên  tắc 

cương lĩnh tu hành, thứ nhất là phải phát tâm   “chúng 

 sanh vô biên thệ nguyện độ” . Tâm niệm này là chánh 

giác,  là  tâm  giác  ngộ  chân  chánh.  Thế  nhưng  câu  nói 

này phải giảng như thế nào? Rất nhiều người còn  mơ 

hồ chung chung, không hiểu nghĩa của nó. Câu nói này 

dùng  cách  nói  hiện  nay  để  nói  chính  là  quên  mình  vì 

người,  vì  tất  cả  chúng  sanh  phục  vụ,  đây  chính  là 

 “chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ” .  Chúng  ta  ngày 

nay  nói  với người thông  thường  là hy  sinh lợi  ích của 

mình,  tác  thành  lợi  ích  của  tất  cả  chúng  sanh.  Đây 

chính là   nghĩa của câu nói này. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

465  

Cái khó xả nhất  của chúng ta ngày  nay là  “lợi ích 

của  mình”.  Bạn  không  chịu  xả,  không  chịu  từ  bỏ  thì 

bạn sao có thể giúp đỡ chúng sanh được? Chư Phật Bồ 

Tát,  Tổ  sư  Đại  đức,  chúng  ta  quan  sát  thật  k ,  người 

nào  cũng  có  thể  quên  mình  vì  người,  điều  kiện  đời 

sống  vật  chất  giảm  xuống  đến  mức  thấp  nhất,  không 

thể  thấp  hơn  nữa;  đời  sống  tinh  thần  của  họ  vô  cùng 

phong phú, niềm vui của đời sống tinh thần không có ai 

biết được, quả thật đúng là pháp hỷ sung mãn, hết sức 

từ  bi,  dừng  ở  nơi  chí  thiện.  Phàm  phu  bình  thường 

chúng ta đâu có biết. Đây là điều chúng ta phải rõ ràng, 

phải sáng tỏ. 

Chúng  ta  thử  xem  thật  k ,  thanh  thiếu  niên  xã  hội 

hiện đại nghĩ điều gì, họ xem gì, nghe gì và nói gì? Sau 

đó trong tâm chúng ta đã đoán ra rồi, Thế Tôn ở trong 

Kinh  nói:   “Thời  k  Mạt  Pháp,  tà sư thuyết pháp  như 

 H ng  hà  sa” ,  điều  đó  chúng  ta  nhìn  thấy  rồi.  Truyền 

hình,  điện  ảnh  mà  họ  xem,  chúng  tôi  rất  ít  tiếp  xúc. 

Hôm qua tôi ở trên máy bay, trên máy bay thiết kế mỗi 

một  vị  trí  ngồi  là  có  một  cái  ti-vi  nhỏ,  có  mười  mấy 

kênh. Chúng tôi ngồi trên máy bay không mở cái ti-vi 

này. Vì sao vậy?  nh sáng của ti-vi này cách mắt quá 

gần, chắc chắn không tốt đối với sức khỏe. Nhưng mà 

chúng tôi nhìn thấy thanh niên ngồi dãy phía trước mở 

lên xem, tiết mục ở trong đó là bạo lực, rất khủng khiếp, 

vô  cùng  không  lành  mạnh.  Hàng  ngày  họ  xem  những 

thứ  này,  nghe  những  thứ  âm  nhạc  quằn  quại,  hỗn  độn 

này, chúng tôi không cách gì tiếp nhận. Họ sống ở trong 



466 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

đây trở thành thói quen rồi. Bạn phải nghĩ đến não của 

họ  bị  tổn  thương,  không  chỉ  hàng  ngày  bị  sóng  điện 

quấy  nhiễu,  mà  còn  bị  nội  dung  phim  ảnh  kích  thích, 

đến  suốt  đời  sau  này  tâm  trạng  sẽ  trở  nên  căng  thẳng, 

không  ổn  định,  nghĩ  ngợi  lung  tung,  thường  xuyên  sợ 

hãi,  thế  nên  nhất  định  họ  sẽ  làm  việc  sai.  Những  tiết 

mục này sẽ hại chết người, so với những tiết mục truyền 

hình điện ảnh của nửa thế kỷ trước thì hoàn toàn khác. 

Càng về trước nữa thì những tiết mục giải trí này càng 

chất  phác,  nó  dạy  người  làm  thiện.  Tiết  mục  hiện  nay 

không  phải  dạy  người  làm  thiện,  mà  đang  xúi  giục 

người khởi phiền não, xúi giục người suy nghĩ lệch lạc, 

xúi giục người làm ác, bạn nói điều này nguy hiểm cỡ 

nào?  Hôm  qua  tôi  ở  trên  máy  bay  đã  nhìn  sơ  qua,  tôi 

cảm thấy thế kỷ sau chúng sanh khó độ. Người trẻ tuổi 

các bạn, tương lai sau này, lớp người này là đối tượng 

độ chúng sanh  của các bạn,  vậy các  bạn thử nghĩ,  các 

bạn phải làm thế nào để có thể giúp họ quay đầu? Đây 

là bài học vô cùng nghiêm túc đã bày ngay trước mắt, 

hơn nữa vô cùng cấp bách. Do đó, “chánh kỷ hóa nhân” 

là quan trọng hơn hết. Hay nói cách khác, bản thân bạn 

bất chánh mà bạn muốn dạy họ thì tuyệt đối không thể 

được. Họ ngày nay là vô cùng bất chánh, bạn phải dùng 

thuần  chánh  trên  cả  vô  cùng  đó  mới  có  thể  cảm  hóa 

được họ. Cho nên, bản thân chúng ta bất chánh thì nhất 

định  không  thể  dạy  người.  Nếu  bản  thân  bạn  không 

đứng vững trong dòng thác lũ  của thời đại lớn này thì 

bạn  nhất  định  bị  cuốn  trôi,  bạn  sẽ  bị  kéo  xuống  biển. 

Người bị kéo xuống biển quá nhiều, quá nhiều rồi. Đối 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

467  

với sóng to gió lớn này, nhất định phải có định tuệ chân 

thật. Vậy thì chúng ta bắt đầu tu từ đâu vậy? Vẫn là một 

câu nói xưa, bắt đầu chuyển từ trên   niệm, không nên 

vì  bản  thân  nữa,  không  có  mình.  Trong  “ inh   im 

Cang”  nói  rất  hay    “Không  tướng  ng ,  không  tướng 

 nhân,  không  tướng  chúng  sanh,  không  tướng  thọ 

 giả” . Thật sự  có thể làm được  “không bốn tướng”, lìa 

bốn  tướng  thì  chúng  ta  mới  có  thể  chánh  được,  “tâm 

chánh, thân chánh, hạnh chánh”. Nếu không thể xa lìa 

bốn  tướng  thì  khó.  Làm  sao  để  có  thể  lìa  bốn  tướng? 

Chuyển đổi   nghĩ trở lại, tất cả vì chúng sanh, ta đến 

thế gian này để phục vụ tất cả chúng sanh, sống để phục 

vụ  tất  cả  chúng  sanh,  mà  chết  cũng  để  phục  vụ  tất  cả 

chúng  sanh,  quyết  định  không  phải  vì  mình  mà  đến. 

Cách  chuyển  đổi  này  thì  bạn  đã  chuyển  nghiệp  lực 

thành nguyện lực, nhà Phật nói là “thừa nguyện tái lai”. 

Ý nghĩ vừa chuyển liền thừa nguyện tái lai. Hạng mục 

mà  chúng  ta  phục  vụ  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  là  gì? 

Phải nhớ k , giúp đỡ tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ. 

Đây  là  hạng  mục  phục  vụ  duy  nhất  của  chúng  ta,  còn 

những hạng mục phục vụ khác thì thế gian có rất nhiều 

người  đã  và  đang  làm  rồi,  chúng  ta  không  cần  phải 

nhiều chuyện nữa. Thân phận của chúng ta là đệ tử xuất 

gia của Thế Tôn, người xuất gia chỉ đơn thuần làm một 

sự việc này. 

Phật Thích Ca Mâu Ni 49 năm giảng  inh thuyết 

pháp giáo hóa chúng sanh, đây là tấm gương tốt nhất 

của  chúng  ta.  Bất  kể  người  nào  làm  sự  nghiệp  từ 

thiện xã hội, giúp đỡ chúng sanh giải quyết khó khăn, 



468 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

chúng  ta  đều  hoan  hỷ  tán  thán,  tùy  hỷ  công  đức. 

Thành  tựu  việc  tốt  của  người,  không  thành  tựu  việc 

ác của người. Ý nghĩ vừa chuyển thì công phu “giải-

hành”  của  chúng  ta  liền  đắc  lực.  Nếu  không  thể 

chuyển  được     nghĩ  thì  không  nên  nói  công  phu  ở 

trên cửa hành đắc lực, nói thực ra, trên cửa giải cũng 

không dễ dàng. Nguyên nhân này là gì? Tâm Phật với 

tâm  phàm  phu  khác  nhau.  Chúng  ta  dùng  tâm  phàm 

phu để học Phật là sai hoàn toàn. Cần phải đem tâm 

l   chuyển  đổi  trở  lại,  từ  bỏ  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp  trước.  Chung  sống  giữa  người  với  người  phải 

bình tĩnh khách quan, không nên có thành kiến, lắng 

nghe     kiến  của  người  khác  nhiều  hơn.  Ý  kiến  của 

người khác có chỗ sai lầm thì phân tích k  cho họ, để 

họ  sáng  tỏ.  Cho  nên  phải  chuyển     nghĩ  này  trở  lại, 

quyết định không phải vì bản thân; vì người khác mà 

trộn  lẫn  một  chút     nghĩ  tự  tư  tự  lợi  ở  bên  trong  là 

bạn đã không thuần rồi, trong sữa “đề hồ” có xen lẫn 

chút độc dược, vậy là không thể giải quyết được vấn 

đề. Thuần là thiện ý, thuần là tâm thương yêu, thuần 

là tâm hạnh vì chúng sanh phục vụ thì bạn mới có thể 

cảm động trời đất quỷ thần, cảm động các chủng tộc 

khác nhau, cả những người chưa từng được giáo hóa, 

thậm chí cả những loài rắn độc, thú dữ. Những thí dụ 

này  trước  đây  rất  nhiều.  Tại  sao  người  khác  làm 

được,  chúng  ta  không  thể  làm  được?  Vì  chúng  ta  tu 

dưỡng  chưa  đủ,     nghĩ  thật  sự  chưa  chuyển  trở  lại, 

vẫn không phải thuần chánh thật sự. Cho nên, không 

có năng lực cảm hóa người khác. 



L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

469  

Bạn  ngày  nay  ở  trong  đoàn  thể  nhỏ  này,  ở  trong 

đồng học đoàn thể nhỏ có mười mấy, hai mươi người, 

ai  phát  tâm  thật  sự  học  Phật  Bồ  Tát,  cảm  động  đồng 

học của bạn, để mỗi một đồng học nhìn thấy tâm hạnh 

của  bạn  đều  có  thể  hồi  tâm  chuyển   .  Mọi  người  đều 

học Phật Bồ Tát, đều có thể vì tất cả chúng sanh phục 

vụ thì xã hội được cứu, chúng sanh được cứu. Nghiệp 

chướng có thể diệt, tai nạn có thể hóa giải, đều ở trong 

khoảng một niệm. Cho nên, chúng ta nhất định phải cố 

gắng nỗ lực. 

Hôm  qua,  chúng  tôi  đi  viếng  thăm  Đạo  giáo.  Tôi 

đặc  biệt  kiến  nghị  với  hội  trưởng  của  họ  là  nhất  định 

phải  giảng   inh  thuyết  pháp,  phải  phát  tâm  giáo  hóa 

chúng  sanh.  “Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên”  là  một 

môn  học  bắt  buộc  của  Đạo  giáo.  Chúng  ta  mỗi  ngày 

đang giảng, rất nghiêm túc nỗ lực học tập, nhưng họ thì 

lơ là rồi. Hôm qua, tôi cũng nhìn thấy họ viết một cuốn 

sổ  tay  nhỏ  “Giáo  Nghĩa  Giáo  L   Đạo  Giáo”.  Ở  trong 

cuốn sổ tay nhỏ này, phần lớn là giới thiệu mấy câu nói 

quan  trọng  ở  trong  “Đạo  Đức   inh”  của  Lão  Tử. 

Những nghĩa l  này rất sâu, người hiện nay có thể thể 

hội được không nhiều. Phật pháp coi trọng khế cơ, khế 

l .  Trên  l   nói  rất  hay,  nhưng  mà  những  l   luận  này 

không  có  cách  gì  thực  hiện  được,  đây  chính  là  không 

khế  cơ.  Tôi  nói  với  họ,  Nho  -  Thích  -  Đạo  ở  Trung 

Quốc là tam giáo, mấy ngàn năm nay đều phối hợp mật 

thiết, hướng dẫn quảng đại quần chúng xã hội đoạn ác 

tu thiện. Ấn Quang Đại Sư không chỉ là Đại đức  một 



470 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

đời của nhà Phật, mà còn là Tổ sư đời thứ mười ba của 

Tịnh  Độ  tông  chúng  ta.  Chính  bản  thân  Ngài  cả  đời 

không  tiếc  sức  lực,  dốc  sức  đề  xướng  “Cảm  Ứng 

Thiên”, “Âm Chất Văn”, hai tác phẩm này đều là của 

Đạo giáo, còn “Liễu Phàm Tứ Huấn” được xem là của 

Nho Giáo. Từ đó cho thấy, người giác ngộ chân chánh 

thì nhất định không có thành kiến, không hề cho rằng 

đây là tác phẩm của Đạo giáo. Nếu hỏi “tại sao chúng 

ta phải tuyên dương, tại sao chúng ta phải học tập?” là 

có thành kiến phe phái, đó là mê chứ không phải giác. 

Sau  khi  giác  rồi  là  giống  như  Phật  pháp  nói,  pháp  ấn 

mà chư Phật ấn định chính là chí thiện viên mãn. Pháp 

ấn của chư Phật là gì vậy? Đó là bốn câu kệ:  

 “Chư ác mạc tác 

 Chúng thiện phụng hành 

 Tự tịnh k  ý 

 Thị chư Phật giáo”. 

Pháp ấn của Phật chỉ có mười hai chữ. Chúng ta thử 

xem,  những  giáo  trình  này  ở  trong  Đạo  giáo  có  phù 

hợp  với  mười  hai  chữ  này  hay  không?  “Cảm  Ứng 

Thiên”, “Âm Chất Văn” quả thật đúng là phù hợp với 

 “chư  ác  mạc  tác,  chúng  thiện  phụng  hành,  tự  tịnh  k  

 ý” ,  vậy  đây  chính  là  Phật  giáo,  có  gì  khác  biệt  đâu? 

Chúng ta cần phải nên học tập, cần phải nên tôn trọng, 

xem nó không khác gì  inh Phật, càng huống chi trong 

inh Đại Thừa nói cho chúng ta biết, cần dùng thân gì 

độ được thì Phật liền thị hiện thân ấy. Cần dùng thân 















L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

471  

đạo trưởng mà độ được, thì chư Phật Như Lai liền hiện 

thân đạo trưởng để thuyết pháp. Bạn có thể nói ở trong 

Đạo giáo, trong những trưởng giả kia không có Phật Bồ 

Tát ở trong đó sao? Cho nên Phật giáo, chúng ta dùng 

cách nói hiện tại để nói, quả thực đúng là giáo dục xã 

hội  đa  nguyên  văn  hóa,  làm  viên  mãn  nhất,  chân  thật 

nhất. Nếu chúng ta có thể thể hội được, có thể hiểu rõ 

thì mới biết học Phật bắt đầu học từ đâu. 



 **************Hết quyển 1 ************** 

 

KỆ HỒI HƢỚNG 

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh Độ 

Trên đền bốn ơn nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có người nghe thấy 

Đều phát tâm bồ đề 

Hết một báo thân này 

Cùng sanh về cõi Cực lạc! 

NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT 

  

  





















472 

Th¸i th-îng c¶m øng thiªn 

MƢỜI CÔNG ĐỨC NIỆM PHẬT 

 Trong  Kinh  nói:  Người  nào  chí  tâm  niệm  Phật, 

 được mười công đức như sau: 

1.  Thường được chư Phật ngày đêm hộ niệm, 

đức Phật A Di Đà phóng quang nhiếp thọ. 

2.  Thường  được  các  vị  Đại  Bồ  Tát  như  đức 

Quán Thế Âm thủ hộ. 

3.  Ngày  đêm  thường  được  chư  Thiên  cùng 

Đại lực Thần tướng ẩn hình ủng hộ. 

4.  Tất  cả  Dạ  xoa,  ác  quỷ,  rắn  độc,  thuốc  độc 

đều không thể làm hại. 

5.  Không  bị  những  tai  nạn:  Nước,  lửa,  đao, 

tên, gông, xiềng, lao ngục, giặc cướp, oan gia, cùng các 

thứ chết dữ. 

6.  Những tội đã làm thảy đều tiêu diệt, những 

kẻ chết oan vì mình đều được giải thoát, không còn kết 

oán ràng buộc. 

7.  Ban  đêm  nằm  ngủ  thường  thấy  điềm  lành, 

hoặc thấy sắc thân thắng diệu của Phật A Di Đà. 

8.  Tâm thường vui vẻ, sắc thường tươi nhuận, 

khí lực đầy đủ, việc làm có kết quả tốt đẹp lợi ích. 

9.  Mọi  người  trông  thấy  đều  vui  mừng,  cung 

kính hoặc lễ bái cũng như kính Phật. 





L·o Ph¸p S- TÞnh Kh«ng 

473  

10. Khi mạng chung tâm không sợ hãi, chánh 

niệm  hiện  ra,  được  Tây  phương  Tam  Thánh  tiếp  dẫn 

sanh về Tịnh Độ hưởng sự an vui không cùng! 







Document Outline


	KỆ KHAI KINH

	Chánh văn: “Họa phước vô môn, duy nhân tự chiêu; thiện ác chi báo, như ảnh tùy hình”. 

	Chánh văn: “Thị dĩ thiên địa hữu tư quá chi thần, y nhân sở phạm khinh trọng, dĩ đoạt nhân toán”. 

	Chánh văn: “Toán giảm tắc bần, hào đa phùng ưu hoạn”. 

	Chánh văn: “Nhân giai ác chi” 

	Chánh văn: “Hình họa tùy chi”. 

	Chánh văn: “Hựu hữu tam đài, bắc đẩu thần quân, tại nhân đầu thượng, lục nhân tội ác, đoạt kỳ kỉ toán”. 

	Chánh văn: “Hựu hữu Tam Thi Thần tại nhân thân trung, mỗi đáo canh thân nhực, triếp thượng nghệ thiên tào, ngôn nhân tội quá”. 

	Chánh văn: “Nguyệt hối chi nhật, Táo thần diệc nhiên”. 

	Chánh văn: “Phàm nhân hữu quá, đại tất đoạt kỷ, tiểu tất đoạt toán. Kỳ quá đại tiểu, hữu số bách sự, dục cầu trường sanh giả, tiên tu tị chi”. 

	Chánh văn: “Thị đạo tất tiến, phi đạo tất thoái”. 

	Chánh văn: “Bất lý tà kính, bất khi ám thất”. 

	Chánh văn: “Tích lũy công đức”. 

	THẾ NÀO LÀ THIỆN? THẾ NÀO LÀ ÁC? 

	 Thứ nhất là “Thiện có thật, có giả” 

	 Thứ hai là “Thiện có đoan, có khúc” 

	 Thứ ba là “Thiện có âm, có dương” 

	 Thứ tư là “Thiện có đúng, có sai” 

	 Thứ năm là “Thiện có ngay, có lệch” 

	 Thứ sáu là “Thiện có bán, có mãn” 

	 Thứ bảy là “Thiện có lớn, có nhỏ” 

	 Thứ tám là “hành thiện, tích đức có khó, có dễ” 





	MƯỜI HẠNG MỤC

	VÌ CHÚNG SANH PHỤC VỤ

	 Thứ nhất là “Làm thiện với người” 

	 Thứ hai là “Ái kính tồn tâm”. 

	 Thứ ba là “Thành nhân chi mỹ”. 

	 Thứ tư là “Khuyên người làm thiện”. 

	 Thứ năm là “Cứu người nguy cấp”. 

	 Thứ sáu là “Hưng kiến đại lợi”. 

	 Thứ bảy là “Xả tài làm phước”. 

	 Thứ tám là “Hộ trì chánh pháp”. 

	  Thứ chín là “Kính trọng tôn trưởng”. 

	 Thứ mười là “Yêu quý vật mạng”. 





	Chánh văn: “Từ tâm với vật”. 

	Chánh văn: “Trung Hiếu Hữu Đễ”. 

	Chánh văn: “Chánh kỷ hóa nhân”. 






index-472_4.jpg





index-472_3.jpg





index-472_6.jpg





index-472_5.jpg





index-472_8.jpg





index-472_7.jpg





cover_image.jpg
CamUngThienQuy
enl






index-473_1.jpg





index-472_9.jpg





index-471_1.jpg





index-471_3.jpg





index-471_2.jpg





index-471_5.jpg





index-471_4.jpg





index-472_1.jpg





index-471_6.jpg





index-472_2.jpg





